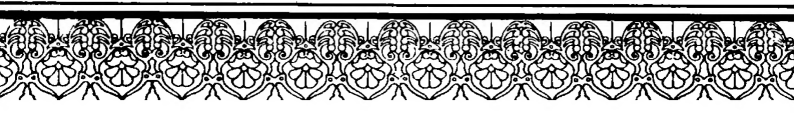
فران مین اسلای کر

مُرتب رمست یاحکر ( جَالندهری ) O



ناشر جام عمر بلوجیستان کوترطه

#### تبقريب بندرهوي صدى بجري

ترتیب : رست یدا حمد جالندهری صدر شعبه اسلامیات صدر شعبه اسلامیات ناشر : جامعه بلوجیت ان کوئش طابع : شرکت پرلیس لاہور قیمت : ، ۲٫ رویے قیمت : ، ۲٫ رویے

## فهرست

|            | اُرد <b>و</b>         | حصّ عُراوّل                                              |
|------------|-----------------------|----------------------------------------------------------|
| ۵          | رىشىدا حمد دجالنهرى   | ا _ پیش لفظ                                              |
| 11         | آغاا ڪبرشاه           | ٧—افت تاحى تقربي                                         |
| 14         | قاری معمد طیب (دیوند) | <b>سر</b> _ایگ بیغام                                     |
| <b>Y</b> - | محمدطاسين             | جی۔<br>میں کا تصوّر مِعاشرہ<br>سے قرآن کا تصوّر مِعاشرہ  |
| sr         |                       | ۵_ ننر نعیت ِ سلامیه کی تعبیر وتشریج کامسا               |
| 1-1        | لی کے صغیر حسن معصومی | ۷-چودهوی صدی تجری میں تکھی جانے وا<br>تعض اُر د و تفاسیر |
|            | //·                   | <b>.</b> ^-                                              |
|            | انگریزی               | حصت دونم                                                 |
|            | منظوراحمد             | ے۔<br>ازان مجید کا فلسفیانہ ہیلو                         |
|            | سيدحسين جعفرى         | یب<br>۸ ــ فرآن مجید میں عمل صابح کا تصو                 |
|            | آر. اے بشلو           | 9 – اسمائے حسنی اور آج کا انسان                          |

## يس لفظ

سال روان میں بندر رصوبی صدی ہجری کو خوشس آ مدید کہتے ہوئے امت مسلمہ نے تقریبات کا انتظام کیا ہجن میں سلمانوں کے ساتھ دوسرے مزاہ ہجے اہل علم نے بھی حقد لیا۔
اسی سلسلمیں باکتان کے صدمیں یا عزاز بھی آیا کو اس نے سلم و نیا کی طرف سے قوم متحد کے اسی سلسلمیں بایتان کے صدمیں یا عزاز بھی آیا کو اس نے سلم و نیا کی طرف سے قوم متحد کے سلم ہے بیا سلم کا پیغیام بیش کیا۔ بے شبہ تاریخ کے اُفق بر ہجرت رسول دصلی للسطید و کم کا لائع میں اور قد ہے جس نے وقت کے وصالے کو موطودیا، باطل کے غرور کو توطودیا، اور خداریست انسان کو ہروکور میں ایک نیا و کولہ، حوصلہ اور روشنی عطاکی۔

م الهی قرب میں کر جیکے ہیں مثلاً علم ایک ایسی قدیسے کہ اسی سے انسانی زندگی کی ساری ونق جے۔ قرآن مجیدا در رسول اکرم نے مسلمانوں میں حصول علم اور تلکنش حق کی جورُوح بھو مکی تھی، د ه صدید*ن مکسلم تمدن کاامتیازی نشان رسی بسکن و دانحطاط می حب*جود و تقلید نے مسلم معاسترسيس بالادستى عال كى توبھى بيرٌ وح كسى نەكسى صورت ميں باتى رسى ،اورجب كوئى صاحب نظراس وح كوبداركر في كه لشا تقالومسلمانون فياس كاما تعدديا بينانيهم ويكف ہیں کہ مرحم سرسید نے اپنی قوم کوجد پیمام کی طرف بلایا ، بعض صلقوں نے سید کی مخالفت کی ، سین قوم نے سید کی دعوت پر لبیک کہا ، کیو مکہ حصول علم کی دعوت مسلمانوں کے آفاقی مزاج کے مطابق تھی۔ ليكن حبانبي سيدا وران كيعض ساتقيول نه سياسي حالات كي تكيني كي يبن نظرمسلما و سكو برطانوی حکومت سے مصالحت کے لئے بلایا تومسلانوں کے جماعی رادہ (COLLECTIVE) (WILL في الثبات مين جواب نهين ميا - كيونكه ان كامزاج غلامي سي مجي آشنانهين الم- وُه ندىبى طورىرغلامى رنىهي مكه حرست وآزادى ريقين سكفتهي يهى وجسية كديد امرسا سے لئے موحب حیرت نہیں کہ سیّدی و فات کے جید ہی سال بعد علی گڑھ میں محرعلی حوبہر ،حسرت موما نی اور دوسر سے نوجوان بیدا ہو گئے جنہوں نے سید کی مصلحت بننی کی مگہ جنون کی راہ اختیار کی اور علی کڑھ کی نصار اوری کے نعروں سے کو نج اعظی میم اس سلسلے میں بیاں ایک اور مثال مین کریں گئے ۔ مرحوم سرستبدس کے ایک ہم عصر نے احبنبی حکومت کی حابت بین مسلمانوں کی مسلّمہ ندہمی اقدار کی ننی تشریح" کابٹرااٹھایا۔ یہ نئی تشریجات عربی زبان کے سلوب مذاق ،روح اور امت سے اجتماعی فیصلوں کے خلاف تھیں مُنلاجہا دئی تعبیر 'میں" جہا دبالقلم "کا نام لیا گیااور ظالم کے۔

خلاف اه حق می نظم حدوجهد کوحس کافرآن میں واضح حکم موجو نسیے ٔ خارج ازجہا و قرار قیا گیا اوراسے منسوخ وطهرا بأكيا - ليسيمي نبوت كي تصور كوجواسلام كانبيادى عقيد النه بدلنے كى وشش كى تى قرآن مجدا ورا حادبث نے صاف واضح اورغیر بهم الفاظ میں میکرد یا ہے که رسول اکرم سلسلهٔ نبت کی آخری کڑی ہیں اوس کا دروازہ بند ہوجیکا ہے تاکہ آ دی لقول قبال اپنے مکمل واتی شعوم کے لئے اپنے ہی سائل مرباعثماد کر سکے۔اسلامیں مذہبی میشوائیت اورمور وٹی بادنسا ، کاخاتمہ، قرآن مجیدیم عقل وتجربہ برمیلسل زور ، اور بایم کہ فطرت اور تاریخ بھی انسانی علم کے ماخذ ہیں؛ غرضیکہ ریرب مرزحتم نبوت کے مختلف مظاہر ہیں؟ لیکن نئی تستر سے ایتحراف میں کہاگیا کہ جزدی نبوت کا جیے ظلّی اور مروزی نبوت کا مام ویاگیا ، دروازه اب بھی کھلا ہے نبون کا یہ نیاتصوفران كے تصور شرت سے كوئى تعلق نہيں ركھنا - يه اصطلاح اطلى نبوت ) قرآن مجددا ور فرآنى اوب كيلئے یک قلم اجنبی کے بہر خداجنبی حکومت مسلمانوں کو سیاسٹی سکست کیے بعدان کی معنوی سکست کیے در بے بھی تاکد ان کی رومِ مقاومت کو حتم کیا جا سکے لیکن سلمانوں نے اس اریک و ورمیں بھی ندہبی ١٠ قداري اس في تشريح كويك فلم ستروكر ويا وروانهي درولشوں كاسا تخد ديا جويد ليے موضح حالات بيس

را بتفصیل کے لئے ملاخطہ مرزا غلام احمدصاحب قادیا نی کی انگریزی کتاب:

MY ATTITUDE TOWARDS THE BRITISH GOVERNMENT

LAHORE, 1895 (MITRA VILAS PRESS). PP, 2, 3,

مزاصاحب نے اسس کتاب میں برطانوی حکومت سطینی و فاداری کو بیان کرنے کے ساتھ ساتھ علماء پر جو

جہاد کے نام میرا نتھے ، سخت محلے کئے ہیں۔ نیز ملاحظہ ترکھ السند وہ (مطبوعہ قادیان) ۔ یہ رسالیم زاصاحب

نے ندوۃ العلماء کھنڈ کے اہم علم کے لئے تکھا جوایک اجلاس میں شرکت کے لئے ۱۹۰۲ میں امرتسرآ نے تھے۔

ایک مجگورزا صاحب تکھتے ہیں ' میں فعدا کا طاتی اور بروزی طور برنبی ہوں۔ اص میں ا

ا۔ غیرمسلم ممتازا ہی تھے میں سے ڈاکٹ<sup>و</sup> امبیدکر پہلے آ دمی ہیں جنہوں نے بنی معردف انگریزی کمناب" پاکستان ہیں'' جو پېلې بار به ۱۹ د پې شائع مونی مکھاکه مسلمانوں کا په احساس که وه ایک ندمې آقلیت یا جاعت نهبیں بلکه ایک قوم بی ادران کی اور مبدوُوں کی تقدیریں الگ الگ ہیں ، قرار داولا ہوریا یا کتان کی صومت میں سلمنے آیا ہے اور ان کے مبهم ورغير واضح جذبات كوج سمينيه مسلم سيامت مي بغيرنام كے كام كرتار إب، إكتان كانام سيدياكيا ب ریعنی پاکستان کافترای کوئی نیانظرینهبی، تیخیل مسلانوں کے لاشعور میں سمبیشہ موجود رواب کے دو ایک تاریخی کردار ر کھتے ہیں اور پھرسے اسس کردار کو دہرا ما جا ہتے ہیں۔ واقعہ یہ بے کہ تحریک پاکستان کی بنیاد مبدو وشمنی نہیں ، مکدہی وہ تنبت ماریخی شغور واحساس ہے جوبرا برمسلانوں کے د ماغ میں موجود راجیے، مبندو دشمنی ایک منفی رویہ ججس راكي صحت مندنظريري بنيادنهي ركعي جاسكتي بينا نجر جوارك تحرك باكتان كومندو وشمني كانتيج قرار ويت می، و مسلمانوں کی نکری تاریخ سے تعافل برت سے ہیں، اسی کا نتیج ہے کہ مغرب کے بعض اہل قلم بھی مندووشمنی مى كويكتان كى بنياد قرار وي به بير رشكا كولونورسى ميرسايات كويونديروكنتى ( MORGENTHAN ) نے ۱۹۵۲ میں اپنے ایک صنروں ہماری ایشیائی یالیسی کی نانجتگی OF OUR ایشیائی یالیسی کی نانجتگی ( ASIAN POLICY میں تکھاکراہل پاکستان مند وغلیے کے ڈر کے علاوہ کوئی مشترکہ مقصد نہیں کھتے بإكسان كوغيرمعمولي حكمت ورسياسي بعيرت بي بجاسكتي ہے ليكن كراچي كے مياست ان ان و نول سے عاري بي-( ملا منظ مرن يور عيبك والنبكين ١٩٥١ ، ص ١١٠ ، ١٥ ، مجواله سبكله دلين وستا ديز ، مدراس) وقت أكيله يحكه بإكسان کے دانشور ، خاص طور مر دانش کا ہول میں ، تاریخ کے اساتذہ کرام تحریب پاکستان کی مثبت بنیا دول کے لئے فرمو<sup>د</sup> اشاقبال کاگهری نظرسے مطالع کریں۔ ابنی بباط کے مطابق ان میں صدلیا۔ پاکسان کی تمام دانش کا ہوں اور اینیورسٹی گراننش کمیشن اسلام آباد نے بل کرائیم منصور تیار کیا جس کی رُوسے یہ طے پایک اونیورسٹیوں میں ایسے علمی ذاکر آ کا انعقاد عزوری ہے جن کا تعلق ہماری اجتماعی زندگی ہے۔ ہر اونیورسٹی کے لئے ایک موضوع کا انتخاب کیا گیا۔ بلوچیتان اونیورسٹی کے حصے میں جرموضوع آیا اس کا عنوان تھا" قرآن مجید ، کا انتخاب کیا گیا۔ بلوچیتان اونیورسٹی کے حصے میں جرموضوع آیا اس کا عنوان تھا" قرآن مجید ، اسلامی فکر کا بنیا دی مرضی ہے ابار، ۲۲ رموم ۱ مجام و ۲۹ ر، ۲۰ روم بر ۱۹۸۰ کو لموجیتان اینیورسٹی نے ایک فراکرہ منعقد کوایا ، جس میں اہل علم نے صعد ایا۔ بعض غیر کمکی فریمی دہنا و سے بینیا ہات سے بھی نوازا۔

اینے بیغیا ہات سے بھی نوازا۔

مقام مرت ہے کہ بوجتان لینیوسٹی بتو فیق ایز دی خداکرہ میں بڑھے گئے مقالات کو کتابیں شامل کتابی صرت میں بیش کرد ہی ہے۔ ہر جذید و ایم ضمون مالی شکلات کی وجہ سے کتاب میں شامل نہیں گئے جا سکے۔ لیکن ان کا بنیا وی خیال مطبوعہ مقالات میں آگیا ہے۔

اس میں کونی شک نہیں کہ بلوجتیان لو نیورسٹی کے لئے میمنفر داعز از اور شرف تقا کہ اس نے قرآن مجد ہے موضوع ہر خداکرے کا ابتہا کی ایمیونکہ میر قرآن مجد ہی ہے جس نے عرب و حک کور بانی حکمت سے معمور کیا ،عرب معاشرے کوئئ زندگی دی ، فکر ونظر کے پرانے عرب سانچوں کو توڑا۔ افلاقی اور اجتماعی قدروں کو جدال اور انہیں تبایا کہ اجتماعی قدروں کے حسن و قبیح کا بیا نہ انسان نہیں خدا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ عرب معاشرے میں اسلامی انقلاب کو بیا کرنے میں خدا سے تعلیٰ قرآنی تقدر نے اساسی کردار اواکیا ہے۔ قرآن نے تبایا کہ اس کا ننات کی تخلیق میں ایک اندھی طا كا باته نهبي بنك اس طاقت كا ما ته سج جوابني ذات مين كتاب اور يحكيم وعليم سياسي ذا كاكر شمه ب كه فضايس سورج ، جاندا ورو ومرب بياس ابك خاص نظم وصبط كے ساتھ ترتے بھر رہے ہیں، اور انسان بزم مستی میں خدا کے نائب اور ہمروکی حیثیت سے حلوہ افروز ہے لیکن ایک قت کے بعد کون وم کان کا پرملسلہ ورہم رہم کر دیا جائے گا۔ اور انسان کو اپنے کئے کا حساب كتاب يناريك كا- اس ن بيت ميت مركتون كايندار فاك مي بل جلي كا - ده اس دن کی مولناکی سے بھاگنا جا ہیں گے الکین بھاگنہیں سکیں گے ان کے چیروں ریا مرادی و محرومی کی سبیابی ہوگی۔ قرآن محبد نے جہاں آدمی کوحیوانی سطح سے اٹھانے کے لئے آدمی کا رشتہ خداسے جوڑا ،اور اسے آخرت میں جواب دہی کے گہرے احساس سے نوازا ، وہاں اس نے قوموں کی سکست ورخیت اور تہذیر س کی تباہی وہر با دی میں کام کرنے واسے اسباب کا بھی بار بار مذکرہ کیا تاكەمسلان اپنى اجماعى زندگى مي تارىخ مي مطيعانىدوالى ظالم قومون كاشيره اختيار تكري -ان ماریخی واقعات کے پڑھنے سے ،جن کو قرآن و قصص اورعروج وزوال کے اسباب وعلل کو اسنن سے تعبیر کرتا ہے۔ برسیر حلیا ہے زندگی کی کہانی ایک ہی ہے جوسم سینہ نئے نئے ناموں اور سی نئی شکلوں میں دہرا نی جارہی ہے۔ ابن خلدون جس نے قرآن کی روشنی میں تاریخ امم کور طبطا کہاکڈ اگریم زمانوں اور ناموں کی قیدنکال دیں توایک قرم اور ایک زمانہ کی تاریخ سمبیشہ ہر قوم اور ہرز مانہ کے بینے کام مصلی ہے بینانچہ میکہا صحیح ہوگا کہ قرآن نے عراب ماریخ کا گہرشعوبیدا کیا ،حس نے ان کے سامنے سعی وعمل کی راہیں کھولیں ،اسی نے انہیں عدل وانصاف اور انوت <sup>و</sup> مها دات کی بنیاد وں رصحت مند تمدن قائم کسنے کا حوصلہ دیا عرب معاسرے میں قرآن مجید کی آمرکا

ذکرکرتے ہونے برونسرآربری نے مکھائے ہیں اس بات سے بخربی آگاہ رہنا جا ہیئے کر قرآن ایسے
وقت میں نازل کیا گیا جب او نانی اور رومی تہذیبین کھل طور برمردہ ہو بی تقین ہو دیت اور نھائیت
شکست نور نی فراہب کی صورت اختیار کر گئے تھے تعلیمات قرآن کا شکر ہے اکہ ان کی بدولت تا ریخ
میں عرب بہی قوم ہے ، جز تہذیبوں کی حیات و نمات کے رازسے اوری طرح آگاہ ہوئی ، نیاوین جو
میں عرب بہی قوم ہے ، جز تہذیبوں کی حیات و نمات کے رازسے اوری طرح آگاہ ہوئی ، نیاوین جو
میں عرب بہی نیا وین نہیں تھا ، بلکہ اسی حقیقت کا نیا ظہور تھا جو ہمیشہ سے کھائنات ہیں ، جلوہ گر
رہی ہے۔ اور جسے انسان نے اسس لئے گم کر دیا تھا ، کہ ماضی کی شکین غلطیوں سے جننا بر کرنے
میں ناکام رہا تھا ۔ اس نے فدائی مشیئت کے خلاف بغاوت کی تی نیز ہے کہ کائنات ہیں انسان کے
مقام کو مغروران افرانسے فرائرٹ کر دیا تھا غرضیکہ بیچھیقت ایسے شہری اور ناقابل فساد عہد میں
مقام کو مغروران افرانسے فرائرٹ کر دیا تھا غرضیکہ بیچھیقت ایسے شہری اور ناقابل فساد عہد میں
آشکارا ہوئی جو فدائی مقصد کے لئے وقف ہو جیکا تھا ؛

مسلانوں نے قرآن مجید کے پیغیا سے سرشار ہور کالمی ذندگی کے مختلف شعبوں میں اپنے الفرٹ نفون میں جو کوری کا المحمد القوش حجود الے اضلاق، قانون، تاریخ، تصوف بنعروا دب اور دوسے فنون میں جو کوری کر حجود البے اسس برقرآن تعلیمات کی گہری حجاب آج بھی دکھی جاسکتی ہے، لیکن جب قرآن مجید کا بیغیا مسلمانوں کی نظر سے اوجل ہوا تو "کوسٹسٹس کی کہ قرآن کواس کی بلندیوں سے اس قدر نیجے آباد بیغیا مسلمانوں کی نظر سے اوجل ہوا تو "کوسٹسٹس کی کہ قرآن کواس کی بلندیوں سے اس قدر نیجے آباد کے بین کہ ان کی مسلمانوں کی نسینے سے بچھے دھکیل دیا۔

بلاست به آج بھی دنیا میں لاکھوں انسان ایسے ہیں حوقرآن مجید سے روشنی حاسل

I THE HOLY KORAN, AN INTRODUCTION, LONDON, 1953, P. 30,

کر سیے ہیں بہزار بار وصیں ہیں جوانی تسکین کا مؤسامان قرآن مجید کے بال باتی ہیں۔ سکین یہ وعولی شکل ہی سے کیا جاسکے گاکہ ہمارامعا سنرہ قرآن کی باکیزہ ور بانی قدر دن برا بھا یا گیا ہے، ملکہ یہ کہنا زیادہ میں ہوگاکہ ہماری اجتماعی اور اقتصادی زندگی کے لئے جو مادی سانچوں میں دھلی ہونی ہے۔ قرآن مجیدا کیا جنی حقیت رکھتا ہے۔ رسول اکرم نے ایک حدیث میں لیسے وقت کا تیرویا ہے حب میں وین معاشرے میں ایک اجنبی کی تنبیت اختیار کرجائے گا۔ ایسے قت میں رسول اکرم م نے ان لوگوں کونٹنخبری دی ہے ہوانے ہی معاشرہ میں سیتے ہوئے اپنی خدا برستی اور حت گوئی كى نبادىيغرسىب الوطن شمارىموں گے رينانچە آج وەلۇك يقىنيانخۇش قىسمت بىي جواسىشىنى دورىي انسان کو قرآن مجد کا بیغام سنار ہے ہیں اور اس بیغام کی معنوبت اور گہرائی سے بہرہ ورہمنے کے لئے عربی زبان سے مشتے جور رہے ہیں ، کیونکہ عربی زبان کے جانتے ہی سے خدائی کلا سے نطف اندو زمرسکتا ، چنانچرمیں اسس بات رسنجیدگی سے فورکر ناچاہیے کہم قرآن مجدیکی بنیادوں رینے معامتے ہے کی تخلیق کیونکرکرسکتے ہیں ؟ ماریخ کا پیجیب تفاق ہے کہ آج انسانی جاعت اس بحران سے دچا ہے جب سے اسے زولِ قرآن کے قت واسطہ بڑا تھا۔ نزولِ قرآن کے وقت اس عہد کی دبڑی تہذیبی انسان کوابمان ورامیدنینے میں ناکا وری تھیں اور سلمانوں نے آگے بڑھ کرانسان کو سہارا دیا تھا،اسی طرح آج وقت کے وبڑھے سیاسی واقتصادی نظام نسل نسانی کو احساس تحفظ فینے من كي قلم ناكم سيم بين اورانسان لينه ستقبل سے مايسس بَه -كيامسلمان نساني جاعت كو ڈھارس دینے کے لئے ایکے طرصیں تے ؟ اس بات کا جواب تو وفت ہی دے گالیکن سمبس سے کہنے میں باک نہیں ہے کہ جب تک ہم اپنے جسم سے غرب کا اوسیدہ لباس ارکراینی ملاش میں قرآن مجید

کارُخ نہیں کریں گے اور اپنے معامتر ہے کو قرآن کے بتائے بوئے منصفانہ اقتصادی اجتماعی
نظام براستوار نہیں کریں گے اس قت تک ہم اپنا تاریخی کرداد و بہرانے سے قاصر میں گئے اور یہ
امرعبہ فو کا ایک ایسا المید ہوگا جس برتاریخ مدت تک ماتم کرتی سے گئے۔
ہم خداسے و عاکمین کہ و بندر صویں صدی میں ہیں قرآن مجد کے سمجھنے اور اس برعمل کنے
کی توفیق عطافہ لئے یہی وہ داہ ہے جس برعل کرہم اپنی اور انسانی جاعت کی بھلائی کے لئے
کی توفیق عطافہ لئے یہی وہ داہ ہے جس برعل کرہم اپنی اور انسانی جاعت کی بھلائی کے لئے

رسند احمد دجالدهری ایم ایم ایم داخی دری کمیری )

کوئٹ شوال ابہ احر، اگست ۱۹۸۱

# 

آغااكبرشاه

#### معززخواتين وحضرات!

یہ بات میرے لیے انتها نی مسترت کا باعث ہے کہ میں بندرصوبی صدی ہجری کوخش المديد كيف كے ليے جامعہ البوجيان ميں اس على مذاكره كا افتتاح كرر ما ہول - مزيد خوشي اس بات کی ہے کہ اس مذاکرہ کاموضوع ایک لیباموضوع ہے جس سے نہ صرف مسلم دنیا کی قدیر والسته ہیں بکة ملاش حق ہیں سرگر دان وراشیان انسانی روح مہدیننہ سیاب ہوتی رسہے گی۔ وا قعه بیسبے کواس موضوع سے کو' قرآن مجید سلامی فکر کا بنیا دی سرحشبہ ہے' آج کسی ملا كونظرى اختلاف نبب ب يهم بهال صرف السبات كاجائزه ليناجا بتقطبي كرم مقدس كناب كوهم الله كناب المسنظ مبير، كياعمل كي دنيا مين مماس كي دوشني مين إرسيط بي ؟ میری بررائے ہے کداگر بسیمینا رہیں خودشناسی کی مناع گم کردہ کااحساس ولالنے برکامیا ہوگیا نوبام ملاست بہارے سامنے کامیاتی کی راہیں کھول دیگا۔ کیونکہ قرآن مجید سے خرما یا که خو د فراموشی ای*ک عذاب ہے۔ حو*ان قومو*ں برنازل کیا جا* تا ہے جوالتٰہ کی یا دسے غافِل ہوجاتی بَہ سے مداسنے مسلیا نول کوان گراہ قومول کی روش اختیا دکرسنے سے روکا ہے وَلاَ نَنكُونُوا كَالَّذِينَ سَوْ اللَّهَ فَأَنسَا هُوَ انْفسَهُ فَ (سررة الحرَّايت ١٩) جنا بجه آج بمیں نها بت ہی سخبدگی اواخلاص <u>سے</u>اس بات کا جائز ہ لینا ہو گاکہ فراتِ مجلا

آغا اكرشاه جامعه لموحبتان كے سرراه اور ہجزة كمبیلی كے صدر

بیغام کیا ہے ؟ کیاسلان اپنی انفرادی اور اجناعی زندگی میں قرآنِ مجید کی تعبیات برعمل کر رہے ہیں ؟ اگر نہیں کر رہے ہیں تواس کے اسباب کیا ہیں اور وہ کولنی را ہے جس بر جل کرم زندگی کی تاریک را ہوں کوقرآن مجید کی روشنی سے منور کرسکتے ہیں ؟ یہ وہ سوالات بیں جوبار بارمیرے ذہن میں کھرتے ہیں۔

قرآن مجیاورسلم آریخ کے مطالعہ کے بعد مجھاس بات میں کوئی شک نہیں رہا کہ ہما اے فكرى انتشار كاسببهاري تكام ولسسة قرآن مجبدكم قصداور ببغيم كالوهبل موجانا هبئ الماكٹرا قبال سنے قرآن مجبد كامفصد بيان كرتے ہوئے كها بئے كرفران انسان ميں خدا اور کائنات سے انسان کے اہمی مشنے کا بداور پاکیزہ شعور پداکرا جا ہتا ہے اِس میں کوئی شكنهب كرميى وه بإكيزه شعور خفاحس لناخلاقي اور روحاني اقدار كارتقار ميں ابناكر دار اداکیا اور هیی وه شعور نظاجس ننے خدا برستی ، اخلاق ، تجربهٔ ورعقل کی بنیا دوں برا کی صحت تمدّن كى تخلبق ميں منبيا دى دول اواكيا - بهى وجر بينى كارحرب ببلى مارعرب سوسائىلى لے بينى ب انخرالزمان صلى التعليبه ولم كى مبارك زبان سية قرآن مجبد كے ترایئے سنے نواس كى دوح میں بصیرت معنوبیت ، اور نظر کی نئی صبیح طلوع مہونی اور عرب سوسائٹی وحشت ، نزبر اورجالت كى اركيبون سينكل كراكب السيد بندمقام براً كئي، جهان برزند كى كاست فيهنى ساب راست بازی نگاه کی مبندی اورکیرکٹری باکیزگی قرار با یا لیکن جب سلی نوں کا رست ترضا اور كاننات سيه نوماً اورقرآن كابيغام ان كئ تكاه سيها وحبل مهوا تواب سجاني عمل محنت ،جود عقل، تجربه اور تاریخ کی حکرم سنج ندرسوات کامهارالیا اوراً فت براً فت به مولی که م سن ان رسوم الدزبانی وعوول اور نفره بازی کوقرآن مجید کی تعلیم قرار دیا - بیدبات محتاج بیانی یو کرزبانی دعوول کانام قرآن مجید کی بولی میں نفاق حبّ اور رسوم پرستی کانام تقلیدا ورجود به کانام قرآن مجید کی بولی میں نفاق حبّ اور تباہی کی جسک اسی بید قرآن سانبار با کا امر حبّ کہ کہ نفاق اور جبود کے سایہ بین بربادی اور تباہی کی کی سانانوں کو آریخ کے فیصلول سے سبق مال کرنا چا ہیں ۔ لیکن بی کیونکر مال کریں ؟

برندمرف آج بمارامسکله بئے مغربی تهذیب کانجی آج سبت بڑامسکدی ہے جس کا استان کے برادامسکلہ بی ہے جس کا استان کے برون میں فاص طور پر تذکرہ برطانیہ کے معروف مؤرخ BEE معروف مور پر دامانی کے مرون میں فاص طور پر دامان کا میں خاص طور پر دامان کا میں خاص کا در پر دامان کا میں خاص کا میں کی کا میں کی کا میں کا

معصامید ہے کہ یسیدنا راس قصد کا سازغ لگاسانے ہیں کامیا ب رہ بھا جس کے لیے اس کا الغقا دعمل میں آیا ہے۔ آخر میں بی تہہ ول سے ان تم معزز سکالرزا در علمار کرام کا شکریہ الغقا دعمل میں آیا ہوں جواس مذاکرہ کو کامیاب بنا سے کے لیے ملک کے منتقب جصول سے بہال اداکرنا چا ہتا ہوں جواس مذاکرہ کو کامیاب بنا سے کے لیے ملک کے منتقب جسے طور اس بھل کر سے استحصال دراس بھل کر سے تشریب لائے ہیں۔ میری یہ وعا سے کو خوا میں قرآن مجبد کے شبھنے دراس بھل کر سے کی توفیق سختے۔ بندر صوبی صدی بجری کی آمہ بھار سے لیے ہی بیغام لائی ہے۔

## ايكسينام

مولانا قارى محمطيب حب يوبند

محرمی ومکری ، سلام مسنون

گرای نامه ۱ ستمبر ۲۰۰۰ موصول مواریه معلوم مهوکر دلی مسترت مونی کولز بیتان و نیورستی بندر دهویی صدی جری کی آمد نیرایک مهتم بالثان عنوان برعلمی نداکره کا انتظام کررہی ہے، اولئه تعالیٰ کامیابی سے میمکنار فرمائے، اور اہلِ علم اور عام مسلمانوں سے بیئے مفید بنائے، اس موقع برول تو میں جا بہا تھا کہ " قرآن محبلاللی مسلمانوں سے بیئے مفید بنائے، اس متعینہ عنوان برمقالہ لکھ کرمین کرتا، گرافسوس یہ ہے کہ کمشاغل کی کرت اور عمر کے صنعف کی وجہ سے اس کا موقع نہیں بکل سکا بسرست کہ مشاغل کی کرت اور عمر کے صنعف کی وجہ سے اس کا موقع نہیں بکل سکا بسرست کے مشربینا م جیج رہا ہموں اور دُعاگو ہوں۔

گذشته جودهویی صدی بجری گزرهبی، اس صدی نے ملک ملّت کو کیا کیا گیا اور کون کن آز ماکشت مو کیا کیا گیا اور کن کن آز ماکشتوں سے گزارا؟ ایک لمبی داسان بئے، جس کی تفصیل کا بیموقع نہیں اس کی قطعًا شبہ نہیں کہ جب چودھویں صدی کا آفتاب برصغیر برطلوع ہور ما تھا تو ہم سنلا می کی مضبوط زنجیر میں مکر شرح نقطے، انگریزی حکومت اپنے گو سے جاہ وحبلال اور جبروت شدہ کے ساتھ ہم برمسلط تھی، مگر ریحی حقیقت بئے کہ ہما ہے اسلاف واکا برکی جد وجب دا ور جمال فرونٹی کی وجہ سے ہما سے افران واکا دمیں سیجی زندگی کا خون روال دوال تھا، حوصلہ جال فرونٹی کی وجہ سے ہما سے افران واکا دمیں سیجی زندگی کا خون روال دوال تھا، حوصلہ

بلنداوردماغ بدارتها بحوف وبراس كاسابيم سے دُور برح كا تھا۔

جحة الاسلام حضرت مولانا محمة قاسم صاحب نانوتوی قدس مره (م م ١٣٩٥) آبینه بیره مرندها می امدادا مندمها حرکی (م م ۱۳۹ه) کے ایماء اور دُوراندلین اجباب کے منور کے ایماء اور دُوراندلین اجباب کے منور کے ایماء کو دارالعلوم کی داغ بیل وال جیج کے لیو بدنائی قصبہ میں ایک بنی درس گاہ اور ایک مخترف کر دارالعلوم کی داغ بیل وال جیج محت تیار مخفی جس کے فیوض و برکات سے علماء و منائی امنائے اور انشور و ان کی ایک جاعت تیار موجی تحقی جس کا بنیادی مقصد کتاب منداور سنت سول الله کی اشاعت و بیلنا او تعلیم و ترب محقی ، اور کونی شد بین کہ کرز سنت جود هویں صدی بین اس عظیم ادار فی نے ختلف محاد برائیں اسم دینی و ملی خدمات انبحام دیں جسے تاریخ کمھی فراموش نہیں کرسکتی ۔

دارالعگوم بیا بیان واقیان کی شمعین گوری قوت سے وشن کر مارام اور عقید قول کے آفاب عالمتاب کور وشنی نجشار با جس کی نورا نی شعاعوں سے برصغیراور عرب عجم تعجم نور بن گیا ،اور کہ اچا ہیئے کہ اس کے انہوں اور قیض یا فقوں کی جدم جہدسے آگست ،۱۹۲۷ فور بن گیا ،اور کہ اچا ہیئے کہ اس کے انہوں اور آزادی کا شورج طلوع ہوا ، غلام آزاد ہوئے میں غلامی کی زنجر بی باش باش ہوئیں اور آزادی کا شورج طلوع ہوا ، غلام آزاد ہوئے اور محسکوم ما کم بنے۔

اسس منی و تعلیمی ادارہ کے ساتھ ڈورسرے اہل علم نے بھی اپنی ابنی جگہ اہم خدمات انجام دیں لیکن قرآنِ باک اور صدیت نبری کی خدمرت واشاعت کا جواہم فرلفینہ دارالعلوم اور اس سے ابت میلیاء ومشانخ کے ذریعہ اوا ہُوااس کی کوئی مثال نہیں ملبی ، باکسان میں دوسر زعمانے ملت کی خدمات کے ساتھ حکیم الامت صرت تھا نوی قدس سرہ کی دعاً میں شیخ الاسلام

مولا ناتبيرا حد عنماني ،مولا نامفتي محتشف عنظم بأكسان ،مولا نا احتشام الحق تقانوي رحمتهم التدتعالیٰ اوران کے تلاندہ واحباب کی دینی دملی اورعلمی وتعلیمی ضدمات تُصُلا ٹی نہیں جا سکتی ہں ہختے رہے کہ کذشتہ صدی میں جہاں ہم نے انتیب را اثت کین مصائب سے وجار ہوئے، وہیں ہم نے بڑے اہم اور ڈوررس خدمات وفرانفن بھی انجام دئیے ہیں ،اوراسی کانتیجہ ہے کہ آج ہندو پاک اور ابو سے برصغیر میں اسلام کا مام اور اس کا کام سبھوں برِ وشن اور ظاہر ہے 'اور اس کا ایک ناریخی مظاہرہ دارالعلوم دلوبند کے اجلاس صدسالہ میں نیانے ابنی انکھوں سے دبکھولیا ہے ۔ آنے والی بیدر شویں صدی کو نویے اخلاص اور حوصلے کے ساتھ خوشس آمدید کہتے ہیں اور اپنے نوجوانوں کی طرف سے یہ اطمینان کھتے ہیں کہ وہ حالات کے نشیب فراز بر بوری نظر رکھیں گے 'اور موجودہ دُور کے نقاضے سے ہر گرجشم اوشی کواپیا شعار نہیں نبائیں گے۔

بلوچیتان بونیورسی کے اساتذہ کرام اورطلبائے عزید مسلمانوں کی طرب سے

مرک تہ بنیت کے ستحق بیں کہ وہ حالات سے غافل بہیں بیں اوراس ور وفتن میں وہ اسلام اور مسلمانوں کی ہرخدمت حسن وخوبی کے ساتھ انجم دینے کے لئے نبار بہی اسلام اور مسلمانوں کی ہرخدمت حسن وخوبی کے ساتھ انجم دینے کے لئے نبار بہی اسلام اور عمل میں سوخ عطافر مائے 'اور اس نیالوں علمی اکر و کو قبول فرمائے۔

محبد طنب

مهتمم دا العلوم ديوسند

#### قران مجير كا تصوّر معاشره مولاما محدّ طاسين

الحمد تله رب العلمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين، محمد وعلى آله واصحابه اجمعين.

صدرگرای قدر اور محرم خواتین و صفرات!

میرے مقالے کا موضوع ہے قرآن مجید کا تقتور معاشرہ نہیاں میرامقصد
معاشرے کے اس شائی تصور بردوشنی ڈالنا ہے جو بین قرآن مجید کے مطالعے اور
اس بین عورہ و فکر سے تھجو سکا ہوں ، لیکن بین اصل مقصد برگفتگو سے قبل بیع عن کر
و نیا مناسب تھجا ہوں کہ الهامی کتا بول بین قرآن مجید ایک الیبی کتا ہے جو جو مین مناسب تھجا ہوں کہ الهامی کتا بول بین قرآن مجید ایک الیبی کتا ہوہ وہ
سے معنوں بین اجتماع و معاشرے کی کتا ہے کہ اجا اس کے مخاطب وہ
النسان بین جو آبا دلوں بین اکیب دوسرے کے ساتھ بل مگل کر باہمی تعاون واشتراک
سے دندگی گزارتے ہیں۔ بیر کہ نا شاید ہے جا بنہ ہوگا کہ قرآن مجید سے خاطب وہ النا کہ نین بین جو آبا دلوں سے دور جب کلوں اور غالوں میں الگ تھلگ تمہائی کی زندگی
گزارتے ہیں۔ بیر کا مقصد مجا ہدوں اور میا صور سے وربیعے اپنے جبلی تقاضوں کو

مولانا موصوت محلس علمی مراحی کے سرمراہ ہیں۔

منا كرفه اتى سكون ماصل كرنا به تاسع ، دوسروں كے سكون واطبينان سے اتفيں كوئى سروكا رہنيں ہوتا ۔

قرآن مجیدے اندرجتنی ہے۔ اللہ کاعقیدہ ہویا تیا مت کا رسولوں کاعقیدہ ہویا فیا مت کا رسولوں کاعقیدہ ہویا فیا مت کا رسولوں کاعقیدہ ہویا فیا مت کا دسولوں کاعقیدہ ہویا فرشتوں اور متابوں کا،اسی طرح عبا وات میں صلاۃ ہویا ذکوۃ ، روزہ ہویا جے، تبین ہویا جا د،ایسے ہی عائلی قرانین ہول یا معاشی ومعاشرتی جکام ہسیاسی اصول یا آئینی منا بھی معاشرے سے ہے گویا قرآن مجید کی حملہ تعلیات کامزاج جہاعی ہے۔

كے لحاظ سے جمع كے ميسنے ہيں،اسى طرح لفظ عمل اور اس سے مشتق افعال اور اساء كى مجوعى تعداد تقريباً تمن سوسا عقد جه جبه ان مين صورة "من عصيف ووسوستر بن بشیک مین مال نفط عبارت، اطاعت، تقوی مسلاة و زکوة و عنیره کامیمی ہے ان میں مبت تعداد ایسے افغال اور اسماری ہے جوجمع کی شکل میں اور جات سے تعلق مکھتے ہیں، ایسے ہی اسکام کے لیے قرآن مجید میں امراور نہی سے جو صینے میں وہ نوے مفید جع سے صینے میں، قرآن کا یہ انداز بیان بتا تا ہے کہ وه افزاد کو جاعت کشکل می دیمنا جا شاہدے۔ اجتاع دمعا مترے کو مٹری اسمیت ويتاب اوراين مانغ والول كومعا سترك كى صلاح و فلاح اور تعميرو ترتى كى طرت غیرمعولی توجه دلاتا ہے ، مین اس کا بیمطلب بینا ورست مہنیں کرقران مجید اجماعیت کے اس نلسفے کا قائل ہے جو معاشرے کو اصل اور مقسود بالذات، اور فرد كوشين كواكب بيرزه قرار وياب رووسرك فففون مين فرومعام سرے مے ليے بے معاشرہ فردے یعے نہیں واقعہ سے کہ قرآن مجد فروکواصل مقصود بالذات اورمعاش کوفرد کی فلاح و مهبود کا دسسلیم اور ذرایید عقر آناسے رگویا اس کے نزدیک معامترہ فرد کے لیے ہوتا ہے، فردمعامترے کے لیے نہیں۔اس نظر ماتی اختلات کانتیج رہے کہ قرآن مجد سے نزدیک معامترے کی اقعائی دمرائی كامعيار فرو قراريا تاب يعنى جرمعاشره فردك يے مفيد ہووہ اچھا اور جو فزدے لیے لفضان دہ ہو وہ بڑا قرار یا تاہیے جبکہ فلسفہ اجماعیت کی رو سے فردے اے بڑے ہونے کامعیار معاشرہ بنتاہے۔ جانجہ جوفرد معاشر کے لیے معنید مہودہ اچھا اور جومعا شرے کے لیے معنر معروہ میرا قرار با تاہے اس اخلاب نظر کاسبب سے کہ جو لوگ فرد کی ذندگی کو صرف اس ونیا

سی دندگی کے محدود مانتے ہیں اور دندگی کے تسلس کے قائل منیں ہیں۔ود ور کے متعلق میں کمہ سکتے ہیں کہ اس کا وجود معاشرے سے یہے ہے، اُسے اینی دندگی کا مقد،معاسرے می معلائی وہتری ہی کو قرار دنیا جا ہیے اور اپنے سے کو قرم ووطن کی ضرفات کے لیے وقت کردینا عابیتے۔ البّتہ جو لوگ میاعتقا ور کھتے ہیں کد فروکی زندگی موت کے ساتھ ختم نہیں موجاتی ملک اس کے لبد اکی ووسری زندگی ہے جس میں سر فروکو اینے کیے کاحیا ب تاب دیناہے ،ان کے لیے یہ کہنا مشکل ہے کہ وزومرت معاشرے کے بیے ہے اس کے بیکس وہ بیرائے رکھتے ہیں کہ فزد کی انفزادی فلاح و مہبود کا معاشر کی فلاح دہبیود میروارو ملارسے لہذا خود کواپنی انفزادی فلاح سے لیے معاشرے کی فلاح وہبود کے لیے مرمکن کشنش کرنی جا سئے یونکہ قرائ مجبد دندگی کے سل كاتائى سے اور موت كو وقفة قرار ديا ہے -اس كے وہ فردكو دنيا اور أخرت دواذيس كامياب و كيفا ماستاه وردى أخروى فونه وفلاح كامطلب قرآن مجيد ے نزدکی یہ ہے کہ فرد اکٹرت میں عذاب جہنم سے محفوظ رہنے ۔اُ خروی فؤزد فلاح كابيمطلب قرآن مجدى ببيور أيات مين بان مواسه-

مثلاً سورة آل عمران كي آسيت به :

فَمَنْ ذُخِرْحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْحَبَّةَ فَعَدْ فَانَ بِسِ جودونَ فَ كَامَا بِ مِوا مِرْوى ونبوى كاما بِ مِوا مِرْوى ونبوى كاما بِ كامطلب قرآن مجدست ميم مفهوم مؤتا ہے كر فروكوا بنى طبی عمر كسلاما با كامل مطلب قرآن مجدست ميم مفهوم مؤتا ہے كر فروكوا بنى طبی عمر كسلاما فامن واطمينان كى خوت كوارزندگى مضيب موجوالسّان كے تمام فطرى تقامنوں كے بورے موسلے وجود میں آتی ہے ، اس دندگى كورائى جد

رُبِ الناس مرف کا فرکرہے، الیہ آیات کی تعداد تینتالیں ہے جن میں رہایا گیاہے کہ خدا تمام جانوں اور النالؤں کا پروروگارہے، سورہ فاسخہ کی بہا آیت میں اللہ تعالی کی بہی صفت بیان موئی ہے، وزمایا الحجد مله دیت المخلمین .
تمام تریینی اس اللہ کے لیے بیں جوتام جانوں اور تمام قوموں کا پرور دگارہے اور بالنہا دیے ۔

قرآن مجیدی آخری سوره الناس میں ہے ، قُلْ آعُو فَدِ بِرَبِ النّاسِ ، مِلِكِ النّاسِ ، إِلَٰ النّاسِ مِن اللهِ النّاسِ مَرْجَم ، اسے بِنْ اللهِ كَيْ كُر مِن بِنَاه لَيَا اللهِ النّاسِ مَرْجَم ، اسے بِنْ اللهِ كَيْ كُر مِن بِنَاه لَيَا اللهِ النّاسِ اللهُ كَا رَبِ النّاسِ كَا اللهُ ا

إِنَّ اللهَ لَذُوْ فَضِيلَ عَلَى النَّاسِ وَلَحِينَ اَكُتْ النَّاسِ النَّاسِ وَلَحِينَ اَكُتْ النَّاسِ النَّالِ النِّيْسِ النَّاسِ النَّاسِ النَّاسِ النَّاسِ النَّاسِ النَّالِ النَّاسِ النَّ

سین اکثرانسان اس کاشکرا وامنین کرتے۔

لفظ الناس كے مفہوم میں اتنی وسعت ہے كہ اس كے امدر تمام انسان آ حات بى كہ اس كے امدر تمام انسان آ حات بى اور مير بيد نفظ قرآن مجديد ميں دوسواكتا ليس مرتب ذكر مہوا ہے ، ابسا ہى اكي دوسرالفظ بنی آدم ہے جس كے معنے ميں بوری اولاد آدم اورسب ادمی آج بیں بیدنفظ قرآن مجدید میں جا رحکہ ذکر مہوا ہے ۔

ووسرى أيات جن مين أما قيت سب وه بي جن مين رسول اكرم ملى الترعليهم

کے متعلق یہ ذکر ہے کہ آپ بوری انسانیت کے دسول اور اقوام عالم کے بیے جیت ہیں شلاً سورہ الب بی آئیٹ ہے ، وَمَا اَرْسَلْنَا لَا إِلَّا حَافَةً فَهُ اَلْمَا اَلْنَا لَا اَلْمَا اَلْمَا اَلْمَا اَرْسَلْنَا لَا اِلْمَا اَلْمَا الْمَا الْمَالْمُ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا ال

"اسى بغيراً إلى كدويجة كداك النالون مين تمسب كى طرف دسول بناكر بهيجاكا مون اورميري دسالت تم سب سے سے بے " سوره الانبيا دين ادشاو بارى بسے في مما اُرتسالناك إلا كر شورة الانبيا مين بهيجا بم نے آپ کو مگراقوام عالم کے ليے رحمت بناكر" اسى طرح جن آيات بين قرائ مجديكا وسف هدى اِلدّاس بيان كيا گيا ہے وہ مجى اسى ذمرے بين آتى بين و

تمسری وہ آیات ہیں جن کا خطاب سب انسانوں سے کیسال ہت اس طرح کی آیات سے مراد وہ آیات ہیں جن ہیں ذہین واسمان جا ندسورج وریا و بہاڑا این وہوا، آگ وروشی ، ون ورات ، با ول و بارش ، موسم ، جا وات و نبا وات اورد گرمظام فظرت کا ذکر میں کہ کرکیا گیا ہے کہ میں سب جنریں استفادہ کے بیا بیلاکی گئی ہیں اور النڈی عام فتیس ہیں جو ونیا کے تمام انسانوں کے ہے ہیں۔ سورہ لِحرہ میں ہے ؛ الَّذِی جَعَلَ لَکُ عُو اَلاَ دُفَی فَوَاشًا تَوَالْمَتَمَاءَ اللّٰهُ وَفَى اَلْمَدُونِ فَوَاشًا تَوَالْمَتَمَاءَ اللّٰهُ وَفَى اللّٰمَاءَ وَلَا مُنْ فَوَاشًا تَوَالْمَتَمَاءَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَفَى اللّٰمَاءَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمَاءَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمَاءَ اللّٰهُ وَاللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمُ وَاللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمُ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءَ اللّٰمُن اللّٰمَاءَ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّٰمَاءُ اللّمَاءُ اللّٰمَاءُ الل

#### تہارے لیے رزق کے طور بیر،

ظاہرہے کاس آیت ہیں جو کچے درا یا گیا ہے اس کا تعنی خاص انسانوں سے مہیں، بکرسب انسانوں سے ہے۔ اس آیت کے شروع میں خطا ب مہی آیا آ تھا النّاسُ سے کیا گیا ہے جو بوری انسانی جاعت کے لیے ہے۔ عرصنی قرآن مجدیں سیکٹروں ایسی آیات کا با یا جانا جو بوری انسانیت سے تعلق رکھتی ہیں، اس امر میدولالت کرتا ہیے کہ قرآن مجیدا کیب ایسے معامترے کا علم وارسے جس میں عامگیر وسعت مو۔

قرآنی معاشرے کا دوسرا وصف، نظام فطرت سے اس کی ہم آسگی ہے، اس سے مراو ریہ ہے کہ اس سے انسانوں سے ان اجتماعی اوا روں اور تدرتی تعلیم سي نفي مني سوتي جرمختف تدرق اسباب وعوامل كے سخت وجرد ميں أت من اك قدرتی ا داروں اور تنظیموں سے میری مراد قوموں، تبیلوں اور خاندانوں کے اوارے ہی حرزگہ ،نسل ،حبنس ،وطن ، زبان ،منب وعنرہ کے قدرتی رشتوں کی بنا رہیہ وعردس آتے اور نظام فطرت کاجز بنتے ہیں۔ قرآن مجیدات اواروں اور تنظیموں میں سے منرصرف میر کر کمسی اوارے اور تنظیم کو ختم کرنا نہیں جا ہتا ملکہ اُن میں سے سرائیب کومصنبوط بنا نااور اینے عالمگیرانسانی معاشرے میں ہمیشہ قائم رکھنا جا ہتاہہے کمیز کمرہ ادارے نظام فطرت سے شخت فطری ہیں اوران کے ساتهدا بشابول كى كوناگول صلحتيس والبسته موتى بس ي بمه سيرا جماعى اوارس انسانون کی مرمنی سے وجود میں منہیں آتے اور انسان اپنے اختیارسے ان کے ساتھد مسك اوروابستدنين سونے، شلا أكب انسان بيرائش سے وقت بى أكب خانلان اكب قبيلي اكب قدم اوراكب وطن سے تعلق ركھتا ہے گويا وہ پيائشي

طور برختف جید ٹی بڑی تنفیموں کا رکن اور ممبر ہوتا ہے جنائنچہ سیا وارے انسان کے اختیار سے باہر اور آئل و نا قابل زوال ہوتے ہیں ، کوئی لاکھ کوشش کرے ان اوادوں کو مٹا نہیں سکتا اور مذکم جی بیرمٹ سکتے ہیں۔

قرآن مجدے عالگیرایشانی معاشرے میں خاندالوں، تبیلوں اور قوموں کے ادادے اسی طرح قائم رہتے ہی حس طرح لاکھ کے عدد میں ہزاروں سیکٹروں اور دہائیوں سے عدوقائم رہتے ہیں، یاجس طرح اکیب دائرے سے اندر الے شار هیوٹے واریے قائم رہتے ہیں، اس کی شال اکیٹسین وخولصورت گلدستے سے بھی وی حاسکتی ہیں جس طرح گلدستے ہیں جھوٹے مرسے مختقف شکلوں کے رنگاریگ میول مرتب و منظم موستے ہیں ، اسی طرح قرآن سے بیش کرد ، عالمگیر انسانی معاشرے میں خاندانوں ، تبلیوں اور قوموں سے جوسٹے مردے مختلف تدرتی اوارے مرتب و منفى مرت بي ، بالفاظ و گرحس طرح أكائيان ، و إسين مين ، و إسيان سنيكرون بي سينكف مزارون مي اور مزارون لا كفون مي موجدوا ومحفوظ ربت بي اسي طرح عالمكيرانساني معاشرے كے اندر افزاوخا ندانوں ميں ،خاندان تبيليوں ميں ، تبيلے توموں میں اور قومیں عالمگیرانسان برادری میں محفوظ دہنتے میں ۔ قرآن مجیدسب کی اس طرح تنغيم تراست كرم حويا اداره اينس مرسادار كيات ويتكا باعث امدم رمراا وارہ اپنے سے حیوے ادارہ کے لیے تحفظ کا موحب بنا ہے۔ اس كا تبوت كه قرآن مجيداينے عالمگيرانساني معائشرے ميں مذلک . بسل ، جنس ، وطن ، دبان قراست کی بنا میروحرد میں آئے ہوئے قومی اورخا خانی اوا روں کو تا م رکھتا سے جن آیات سے مزاہم مہتا ہے ان میں سے اکیب سور ، الحجرت کی یہ آیتے۔ لَبَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَا كُمْ مِنْ ذَكَرٌ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَا لِلَهَ عَلَوْكُ

"سمنے تم کواکی مرد اور ایک عورت سے پیا کیا اور \_ تمهین مختف قو میں اور قبطے بنایا تاکہ تم ایس میں آ ددِسرے کو ہیجا نو' اس آبیت میں لفظ شعوب ، شعب کی جمع اور بفظ قبائل بھا یا ی جمع سے یشغب اور قبلے میں عوفرق سے وہ سر کہ شعب متعدد تعبلی سی محموعہ اور قوم سے مترادت ہے جبرتبلیہ، سغب کا ایس جُزُ اور منعدد خاندالوں کا مجوعہ مترا سے حوز کمراس آست میں اللہ تعالی نے اسالوں کو قوموں اور قبلوں میں بانٹنے کی نسبت اینی طرف کی ہے جس سے بیزنا بت سرتا ہے کہ انسانوں کا فرنموں اور تبیلوں میں قشیم مونا منظ واللى كے مطابق اور اكب بالكل حائر اور ورست جيز ہے جے ضرور قام رہنا حاہنے اور معیراس آیت میں میر حبو فرطایا گیاہے کہ مختلف قوموں اور قبلیوں کی تقتیم اس غرض سے ہے کہ انسان آئیں میں ایک دوسرے کو بھیا جسکیں یعنی سے تقسم خود انسانوں ہی کی ایب ضرورت اور صلحت کی نما طری گئی ہے اور وہ سے باسمی تفادت ،حس کے ساتھ دنیائے اشانیت کے گوناگوں فائرے والبتہ ہیں، اس ليے ريكنا بے جان موكاك ونيائے انا نيت ميں قوموں، قبلوں، زبانوں اورتسان انظام ببیشة قائم سے اور دہے گا بمیز کمہ ان کی تخلیق انسان کے اعتوں نہیں ملک نظرت ے افتوں مونی ہے سورہ الروم میں ارشادِ باری ہے وَمِنْ الْسَالِتِه خَلْقُ المسَّمَوْلِةِ وَالْأَرْضِ وَالْحِلَاقُ ٱلْسِنَةِكُمْ وَالْحَالِثُ الْوراللَّذِي علامتون اورنشانيون

اس آئیت بین زبانوں اور زنگوں کے اس اختلات کو اللّذی علامتوں اور زنگوں کے اس اختلات کو اللّذی علامت اور نشانی بتلایا گیا ہے جوان اوں کے درمیان یا یا

می سے ہے اسمالوں اور زمین کی بیدائش وخلیق اور نمہاری زبالوں اور تمہارے

رنگوں كا اختلات"

جاتا ہے کہ کوئی ایک زبان بوتا ہے اور کوئی دوسری ،اسی طرح کسی کا زبگ گوراہے اور کسی کا کالا ، کوئی زبگ کے لحاظ سے ندر دہے اور کوئی گذمی ،
ان آیات میں بتایا گیا ہے کہ جن نشانیوں سے اہل بصیرت کو الٹر کی فرال روائی کا علم وعزفان حاصل ہوتا ہے ، ان میں سے ایک دیل انسانوں کے درمیان زبانوں کا علم وعزفان حاصل ہوتا ہے ، ان میں سے ایک دیل انسانوں کے درمیان زبانوں اور دنگوں کا اختلات ہے جس میں اہل نظر ذات بادی کی تدرت کا مشاہدہ کرتے ہیں لہذا ریا اختلات اسٹر کی علامت ہونے کی وجہ سے تا بل قدراور لائتی احترام ہے کور بیر مٹنے کے لیے مہیں عبید مہیشہ تا کم رسنے کے لیے ہے ۔ جو نکہ زبانوں اور زبگوں کا اختلات و تنوع مٹایا مہیں عباسکتا ، للذا اس تنوع کی بنا و پر وجود آنے واتی تنظیق کو میں مثایا مہیں حباسکتا ، اور ان کی نفی کرنا جھیقت کی نفی کرنا ہے اور فطرت سے کو میں مثایا مہیں حباسکتا ، اور ان کی نفی کرنا جھیقت کی نفی کرنا ہے اور فطرت سے کو میں مثالیا مہیں حباسکتا ، اور ان کی کوئی جنگ منیں کر سکا ہے ۔

پینمبراسلام سلی الله علیہ وسلم کے مشہور خطبہ حجۃ الوداع کے الفاظ کوغورہ کے پر بھیے توائن سے نسل ، وطن ، زمگ زبان کی بنیا د بیر بیدا ہونے والی تدرتی تنظیوں کی ففی تہنیں ہوتی لیدی ائن سے بیٹا بہت تہنیں ہوتا کہ عربی وغیبی اورگورے وکالے کی النسالوں کے اندر حج تفتیم ہے ، وہ سرے سے غلط اور باطل ہے ، لہٰذا اسے مٹاویٰ علی اس سے بیٹا بت ہوتا ہی کہ النسالوں میں بیر قدرتی اخذا یا مطاویٰ علی بین میز فلا اس میں میز فلا اللہ علی میرفضیات کا سبب سے اور رزعی بونا عربی بونا عربی بونا عربی میرفضیات کا موجب ، مندسفید فام مونا بذات بنو دکوئی خوبی ہے اور رزمی بونا عربی میرفنی نہیں سونا کوئی عیب رغز منکیہ ہیاں عربی یا عجمی یا گورے یا کا لے جونے کی نفی نہیں میرنا کوئی عیب رغز منکیہ ہیاں عربی یا عجمی کی گورے یا کا لے جونے کی نفی نہیں کی گئی ، ملکہ سے بتایا گیا ہے کہ النسالوں بیراکی کو دوسرے بیربرزری ان حیزوں کی بنا بیر بہیں جوالنسان کے وائر ہُ اختیار سے باہر ہیں ۔ کا بربرتری کا موحب

صرف نفیات و شرافت ہے جے اسان خود اپنی دیا هنت سے هامل کرتا ہے۔
جنا نجد سنب و قرابت کی بنیا دی بروجود میں آنے والے خاندانی اوا موں کو قرائی جنا کی بسنائی معاشرے میں مہیشہ قائم دکھنا خا ہتا ہے ۔ عائی مسائل سے قرآن مجید
کی جو عذر معولی ولجی ہے اس سے الیا انڈازہ ہوتا ہے کہ وہ خاندانی اوا دوں کو
این مجرزہ معاشرے میں وہ حیثیت ویتا ہے جوکسی عارت کے اندرا نیوں کی
مرتی ہے جس طرح عادت کی بجگی کے لیے اینٹوں کی بجنگی صروری مہرتی ہے اس طرح قرآن اینے معاشرہ کے استحکام سے لیے فاندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کے معاشرہ کے استحکام سے لیے خاندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کے اندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کے اندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کی اندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کی اندانی اوا دوں کو مضبوط سے ضبوط کی بنانا جا ہتا ہے۔

قرائن مجید کے مثالی معاشرے کی تعییری خصوصیت مساوات وہا بری ہے جب
کامطلب ہے کہ سب انسان بحیثیت ایسان مساوی و برابر ہیں، پیوائشی طور پرکسی
انسان کو دوسرے انسان برکوئی برتری نہیں۔ ہر بچے جمسی انسان کے گھریں پیدا ہونے والا
ہزا ہے درج وحیثیت ہیں برابرہے خواہ وہ شاہی محل میں پیدا ہونے والا
شہزادہ ہر پاکسی صور فیر نی میں جنم لینے والا نقیر ذادہ ،اس کے والدین گورے
پاکالے، سامی نسل ہے مہوں یا اگریائی نسل سے ،ایشائی ہوں یا افریقی ،اسی طرئ
باکالے، سامی نسل ہوں یا کا فر ، والدین کی حیثیت کا بچے کے انسان ہونے
بہرکوئی اثر مہیں بڑی ، انسان ہونے کی حیثیت سے سب انسان مرابر ہیں کرئی کا ترمہیں بڑی ،انسان ہونے کی حیثیت سے سب انسان مرابر ہیں ،کسی کوکسی
مرابر ہونے کا مطلب بیہ کے بنیادی حقوق ہیں سب انسان مرابر ہیں ،کسی کوکسی
برکوئی فوقیت نہیں ،خوانسانی حقوق ایمیں سے یہ ہیں وہی دوسرے انسان کے
بیرکوئی فوقیت نہیں ،وانسانی حقوق ایمیں سے یہ ہیں وہی دوسرے انسان کے
بیرکوئی فوقیت نہیں ،وانسانی حقوق ایمیں کے درمیان کوئی فرق نہیں۔
برکوئی فوقیت نہیں ،وانسانی حقوق ایمیں کے ایمی وہی دوسرے انسان کے
برکوئی فوقیت نہیں ،وانسانی حقوق ایمیں کے ایمی وہی دوسرے انسان کوئی فرق نہیں۔
برکوئی فوقیت نہیں ،وانسانی حقوق ایمیں کے درمیان کوئی فرق نہیں۔

الذِی اَحْسَنَ کُلَ شَیْ خَلَقَ الْ فَا مَنْ خَلَقَ اللهِ مَنْ طَلْمَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ

اس نے اس کا جوڑا میں اکیا اور مھیلائے ان دوسے مکٹرت مرد اور عورتیں۔ اسی بات کا ذکرسورہ الاعراف میں مجی آیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے مُوالَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا " وه وسى الندس حس نے تم كونفس واحد رليسْكُنَ الْيُهَا-سے بیدا کیا اور اس نے اس کا حور ا بنایا تاکہ وہ اس سے سکون بائے۔" اسى طرح مساوات انسانى بيسوره الجرات سي آيا ب، لَيَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكِي قَانَتْنَا وَجَلْنَاكُمْ شَعْوُبًا وَقَبَائِلَلِتَعَارُفُول الساون من أَمُواكِ الساون مم نع مُم كواكِ مرد اوراكي عورت سے ليني آدم اور حوا عليما اسلام سے بيا اور تمهيں شغوب وقبائل اس ليے بنا يا كاتم آكيس ميں اكب دوسرے كومبيان سكو-غرضك قراك مجدين اناني سعادت وشقاوت ،عروج وزوال اور ترقى تنزل كا جرقانون باين كياس يا مكافات على كاح تذكره كياس وه ايساصابطه ہے ج تمام السالوں کے لیے مرام ہے۔ یہ قانون اس بات کا بیتہ ویتا ہے کہ الله کے ہاں سب انسان مجیشت انسان کے مساوی و مرابر ہیں۔ سورهٔ الاسراری ایک آیت میں اس کی جی تشریح ہے کہ تمام آدمی اُس اعزازاور مشرف مي مرابر مي جوخدائي عطيه سے خدانے فرايا ہے: وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ٰ ادْمَ وَحَمَلْنَا هُمْ فِي الْبَرْ وَالْبَحْدِ وَدَرْقَتْهُ وْمِنَ الطِّيَّبَاتِ وَفَضَّلْنَا هُمْ عَلَىٰ كَتِنْ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا . اور بے شک ہم نے اولاد آدم کو کم امت و بزرگی سے نوازا اور برُو تجراور نظی و تری میں ان کو اٹھا یا اور سوار کیا اور ماکیزہ چیزوں میں سے ان کو

رزق دیا، اوران کوابنی مخلوقات میں سے مہتوں بیر نمایاں فضیات و رزی بخشی "

اس آئیت مبارکہ سے جہاں ہے واضح ہوتا ہے کہ اللہ تغالی نے بن آدم

کوکا ثنات بین خاص اعزاز سے نواز اسے اور بیشیر مخلوقات برفضیات بخش

ہے وہاں ہے بھی تابت ہوتا ہے کہ یہ عزت وفضیات ہر السان کو حاصل ہے

کر کر کہ جس آدمیت اور السانیت کی وجہ سے السان کو اِٹوازا گیا ہے وہ سب

السانوں میں کیساں طور ہر بائی جاتی ہے۔ للنا صروری ہے کہ ہم آدمی کی اس

کرامت وفضیات کوت کیم کیا جائے۔ بیاں ہے بات بھی تابل غورہ ہے کہ اس

آئیت میں بنی ادم کی کرامت وفضیات کے اظہاد کے لیے جن ووجیزوں کا

ذکر کیا گیا ہے ، بعنی خشکی و تری بیسوادی اور با کمیزہ چیزوں سے روزی ۔ یہ

دونوں جبزیں ہم آدمی کے لیے عام ہیں اور ان سے ہم آدمی فائدہ احتا سکان و نفاد کا بھی وہ قرآنی تصور ہے جس کا تقاضا ہے ہے کہ سب السان ان حقوق کی مراعات میں برابر کے فتر کی ہیں جو انسانی و قاریت کے سب السان ان حقوق کے مراب ہیں وہ قرآنی تصور ہے جس کا تقاضا ہے ہے کہ سب السان ان حقوق کے مراب سے میں برابر کے فتر کی ہیں جو انسانی و قاریت و اب تد ہیں۔

قرآن مجیدے مجوزہ مثالی معاشرے کا چوتھا وصف ، عدل اجّماعی ہے حب کا مطلب بیہ ہے کہ معاشرے کے ہر مرفزد کے تمام حقوق کا مُقیک مُقیک محفوظ ہونا ، گویا عدل احتماعی کے معرف وجود میں آنے کے لیے تین باتوں کا ہونا صروری ہے۔ ایک بیر کہ معاشرے کے سر بر فرد کے حقوق محفوظ ہوں ، دوم میر کر برقرم کے حقوق محفوظ ہوں ، حیا نیج بر مرفرد کے حقوق محفوظ ہوں ، حیا نیج بر معامشرے میں بعض افراد کے حقوق محفوظ اور لعبض کے محفوظ بنہ ہوں ایا بیر کہ معامشرے میں بعض افراد کے حقوق محفوظ اور دوم می معمون میں بیا ہے کہ سب کے محفوظ بنہ ہوں یا بیر کہ بیر کی بیر کی بیر کی بیر کی بیر کے محفوظ بنہ ہوں یا بیر کی ب

قسم کے حقوق محفوظ تو ہوں سکن ناقص سموں کامل طور برین موں لو ان شیز ں صورتوں میں معاشرے کے اندر جو حالت رونا سوتی ہے اسے عدل اجما کامظہر قرار نہیں دیا جاسکتا۔

عدل اجتماعی کوقرآن مجید کی نگاه میں جواعلیٰ اور بنیا دی ام بیت حاصل ہے اس کا اندا زہ سورہ الحدید کی اس آیت سے بخوبی مگایا حاسکتا ہے۔ ادشا دباری تنایل سیم:

لَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِنَاتِ وَانْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمُنْزَلَنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمُنْزَلَنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمُنْزَلَنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمُنْزَلِنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمُنْزَلِنَا مَعَهُمُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ -

بے شک ہم نے ایسنے رسول روستن دلیوں کے ساتھ جھیجے اور ان کے ساتھ ستاب اور میزان نازل کی تاکہ افشان عدل کو قائم کریں اور عدل بیر قائم مہر جائیں ۔

اس آیت کریمیہ سے صاف ظاہر موتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانی رشہ مرابت کے بینے دسول بھیجے اوران برخوکتا بین نازل فرائیں ، ان سب کا بنیا دی مقصد میہ مقاکہ و بنیا میں ایب ایسا انسانی معاشرہ وجود میں آئے جس میں سرانسان کے تمام حقوق مفیک مفیک محفوظ مہوں اور کسی کو کسی سے حق تعلیٰ کی شکا بیت مذہور اس آبیت کر میرکی تنظری و تقنیر کرتے ہوئے متاذ مفترین کی شکا بیت مذہور اس آبیت کر میرکی تنظری و تقنیر کرتے ہوئے متاذ مفترین نے کھا ہے کہ کتاب ، میزان کے نزول کا سبب اور دسولوں کی بعثت کا مقصد معاشرہ میں عدل انسان کا قیام ہے ۔ علامہ آلوسی مہوں یا تظام نیشالیوری ، الوجیان مہوں یا قاصی ثنا مائٹر سب نے عدل والفا ف کے قیام کو آسانی بنا الرجیان مہوں یا قاصی ثنا مائٹر سب نے عدل والفا ف کے قیام کو آسانی بنا کی علت و حکمت قرار و بیا ہے۔

ان تفاسیری دوشی میں بید کها جاسکتا ہے کہ قرآن مجید کے نزول کا اکی بڑا مقصد منصفانہ بنیا دول پر معاسرے کا قیام ہے اور قرآن مجید نے السے اصول اور مہایات بیان فرفائے ہیں جن کی بنا پر معاسر سے میں عدل احتماعی قائم ہوسکتا ہے ۔عدل اکی السی فضیلت ہے جس کی اسمیت کا اندازہ اس امر سے دکا یا جاسکتہ ہے کہ قرآن کی مختف آیات میں بائیس مگر عدل کا اور تنیس مقامات پر فسط اور اقباط کا الضاف کے معنوں میں ذکر آیا ہے اور ایک اعرائی اللہ اور عظیم فدر کی حیثیت سے ذکر آیا ہے ، کہیں فرط ا

إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ اوركس اِعْدِلُواْ هُوَ اَلْمُحْسَانِ اوركس اِعْدِلُواْ هُوَ اَقْرَبُ لِللَّاقُولُ اللَّهُ وَاعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُلْتُمْ اللَّاسَ اللَّهُ الْوَركس اِنَ تَحْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِل

تراًن تجدید کی تقریباً دوسوایات میں ظلم و عدوان کی سحنت مذمت کی گئی اسے گویا کر میرایا سے کریا کہ میرایا سے معالی ہیں کیونکہ ظلم، عدل کی ضد اور نقیف ہیں ہے، جہاں ظلم منہ ہوگا وہاں عدل صنود مہوگا و قرائن حکیم معاشر سے میں عدل والفات کے قیام میر جو عیر معمولی مذور ویتا ہے اس کی وحبر بیہ سے کما جتماعی امن و امان کا وارو مدار عدل برہے۔ میرا مرحنا جے بیان نہیں کہ با ندار امن و اطمینان صرف اسی معاشرے میں مکن ہے جس میں میرائی با ندار امن و اطمینان صرف اسی معاشرے میں میں میرائی

سے سرقسم سے حقق قامحفوظ موں اور حباں سب سے حقق تا تھا کے مخفوظ ہنیں ہوتے وہاں بایکرار امن واطمیان کی تمنا، تمنائے خام موتی ہے حوکہ جی لود کا ہنیں ہوسکتی ۔

اب ہم عدل اجماعی سے متعلق قرآن مجید کے فرمودات کا تذکرہ کریں گے۔ واقعہ میسے کہ عدل اجماعی کے قام سے لیے دوسیزوں کا وجردانس صروری ہے، اکی ابیامجوعہ قوانین عوانسانی فعارت کے تقاضوں کے مطابق اورانسان کے لیے قابل عمل مور دوسری چیز اکیب ایبا نظام تعلیم و ترمیت ج اس قانون کو بردے کارلانے کے لیے راہ مہواد کرسے اوراسے موثر بنانے کے زبن تارکرے قرآن بونکہ عدل اجتماعی کاعلمبردارسے اس میے وہ نهرن تانون کی روح میتر دیتا ہے عران انی فطرت کے لیے قابل قبول ہے۔ ملکہ وہ عقيده وعبادت سيمتعلق السي تعليم معى ويتاسع حوالساني ذمهن كواكب خاص سانیے میں ڈھالتی سے مم میاں وولوں بالوں کا قدرے تفصیل سے ذکر کریں گے انسانی حقوق سے متعلق قرآن کے بیان کردہ حقوق ووطرح کے ہیں - اکیب وہ ہیں جوانشان کومحض انشان کی حیثیت سے حاصل ہوتے ہیں ، اُن میں تمام انسا برابر موت بین اس میے کدان حقوق کا تعلق حیں انسانیت سے بعے وہ یو کمہ سب انسانوں میں کیساں بائی جاتی ہے۔ لہذا میحقوق بھی سب کو کیساں ماصل ہوتے ہیں ، سچ کہ ریرحقوق انسان کو سجیتیت انسان سمے ماصل مہوتے ہیں لذا انا نی مقوق کملاتے ہیں، میمقوق ووسرے بہت سے مقوق کی بنیا د مجی موت میں اس میے تدرتی حقوق سے موسوم کیے جاتے ہیں اور حج کھ میر حقوق دومرے بہت سے حقوق کی بنیا دہمی ہوتے ہیں ، للذا بنا دی حقوق مھی

کہلاتے ہیں اور دوسری تم کے حقوق وہ ہیں جوانسالوں کو عفی انسان ہونے کی حیثیت سے بہیں بکیہ دوسری حیثیات سے ماصل ہوتے ہیں ، مثلاً باب یا بیٹا ہونے کی حیثیت سے ، بوی یا سخوم رکی حیثیت سے ، بوی یا سخوم رکی حیثیت سے ، باقع یا مشتری کی حیثیت سے ، ماکم و محکوم اور استا ذیا شاگر و کی حیثیت سے ، ان حقوق کے مقابلے میں حیثیت سے ، ماکم و محکوم اور استا ذیا شاگر و کی حیثیت سے ، ان حقوق کے مقابلے میں فرائفن تھی ہوتے ہیں جو بکہ مرانسان کے اندر وہ سب حیثیات کی حام مندی ہوت مندی ہوت مندی مورسری قسم مثلا صنوری بندی کو مرشف سٹوم رایا باب یا استا ذیا حاکم ہو، اس لیے اس دوسری قسم مثلا صنوری بندی کر مرشف سٹوم رایا باب یا استا ذیا حاکم ہو، اس لیے اس دوسری قسم مثلا صنوری بندی سب انسان برابر بنیں ہوتے ہ

حقوق کی ان دوشموں ہیں سے بہلی قسم سے حقوق کو بڑی اہمیت عاصل ہے، البته دوسری تسم مصفوق برمبت کھیے مکھا گیا ہے ۔ نقتہ کی کنا بوں کے علاوہ خود حقوق وفرائف کے نام سے حوکتا ہیں مکھی گئی ہیں ان میں دوسری قسم کے حقوق سمى كافى تفضيل درج سنے - البته بيلى قسم كے انسانی حقوق بير قرآن وسنت كى موشنى میں بہت کم کھ لکھا گیا ہے اور حر مکھا گیا ہے وہ بھی کچھے ذیا وہ تسلی نبش نہیں، ہیا بمے کہ ہار<sup>سے</sup> ہاں ریاست سے لیے حج اسلامی دستور مرتب ہوئے میں ان ہیں بھی بنیا دی النانی حقوق سے متعلق عر کھی مکھا گیاہے وہ تشند تھی ہے اور مبہم تھی، ووال ان دساتیرس وہی کھ مکھ دیا گیاہے، جودوسرے مالک کے دساتیرس سے ۔ اتوام متده ك طرف سے انسانی حقوق مے مسلد ریبت کھے کام مواہے اور مور ا سے، مکن کام کرنے والے عیرسلم میں جوایت اپنے عقیدے اور نظریے کے مطابق مکھ دہے ہیں، حبال کم میری معلومات کا تعلق سے کسی مسلان عالم اور مفکر نے اس اہم مشد برقران وسنت کی روشنی میں کوئی خاص قابل فرکرکام نہیں کیا حالانکہ اس اسانی مسکد دیکام کرنے کی بڑی سخت منرورت ہے عصرحاضر کا تقاضا تھی

میی ہے۔

قرأن مجيدين النسان حقوق كم متعلق جر كي الشادم واست اس كى بنياد اس تقور برسه كمسرانسان كوابني طبى عربه بإئدامن واطبيان كے ساتھ دندہ رہنے اور اینی فطری صلاحیتول کے مطابق ترقی کرنے کا موقع ملنا چاہئے کیونکر میں وہ فظری خوامبن سس جرمرالسان سے اندرمیدائش طور میربائی ماتی اور مہیشہ قائم مہی ہے ا ورحبیا کہ میلے عرض کیا گیا کہ در اصل اسی فطری خواسش کے بورے موجانے کا نام اسنان کی دینوی فلاح و کامیابی سے قرآن مکیم اسنان کی اس فطری فواہش ا كوضيح تسليم كمرتلب اورجا بتاب كرم النان كواس كى طبى عمر يمك سكون كيساته زنده دست اور اپنی صلاحیتی بروئے کارلانے کا موقع طے، لین جبیا کہ سیاع من كمياكيا قرآن مجيدك نزدكي امن واطمينان كامطلب وهسكه حيين ب جممدن زنگ میں انسان کے عام فطری تقامنوں کے بورے مونے سے نصیب سرتاہے ، الداوہ اسباب ووسائل الشان سے انسانی مقوق قرار ماستے ہیں جن سے بغیر انسان سے فطري تقاصنول كي تسكين مهنين موتى اورانسان اپني طبعي عمر كس بإنداد امن والمينان کے ساتھ دندہ منیں رہ سکتا۔

سیال بربیربات بھی بیش نظرہ ہے کہ النان کے اندر مختف نظری تقاضے ہیں اور جبن کے بیردے ہوئے سے ہی النان کوسکون متناہے، بیہ تقاضے مادی بھی ہیں اور دومانی بھی الغزادی بھی ہیں اور اجتماعی بھی ، معامتر تی بھی ہیں اور معاشی بھی ، سیاسی بھی ہیں اور تقافتی بھی ، لہٰذا جن است یا رکے بغیر النان کے مادے تقاضے بورے منیں ہوگئے وہ النان کے مادی حقوق ہیں اور جبن کے بغیر ددھانی تقاصفے بورے منیں ہوگئے وہ النان کے مومانی حقوق ہیں ، مادی حقوق ہیں موسیاسی ؛ معامتی اور معاشری حقوق

واخل ہیں۔اسی طرح جن امور کے بغیر انسان کے دینی ،اخلاقی ،عقلی اور ثقافتی تقاضے بيد كنين سوكت وه موحاني يادينى، اخلاتى اورعقلى حقوق قرار بات بير مثلاً ما دی حقوق میں غذا ، لباس اور مکان ایسی چیزیں بیں جن کے بغیر انسان کے بیف حبمانی تقاضے پورے نہیں مہوسکتے اور وہ اپنی طبعی عمر بک اطبیان کے ساتھد دنده منیں رہ سکتا۔ لنذا مرانسان کا میرانسانی حق قرار یا تاہیے کہ اس سے لیے کسی نرکسی شکل میں غذا، بیاس اور مکان کا انتظام ہو، یا مکیت مال ایک ایسی چیزے حس کے بغیر انسان کے بعض معامتر تی، معاشی حتی کد دینی واخلاتی تقلیف بورے تہیں ہوسکتے اور انسان سکون واطبیان کے ساتھ دندہ تہیں رہ سکتا ، للذا مرانسان کا میران فی حق قراد مایا آہے کہ اس کے لیے کسی شرکسی شکل میں غذا ، لباس اور مکان کانتفام ہو، یا مثلاً عان ، مال اور ائبرو کا تحفظ اکیب ایسی جیز ہے جس کا ہر انسان کے الدونطری تقاضلہ حے بیانچہ ریر تقاضا بورا موتوانسان اطمینان رہاہے ورسر بریشان اور ریخیده رساست ، بینی اس تحفظ سے بینی ایسان این طبعی عرک متقل امن وسكون كے ساتھ زندہ مہيں دہ سكتا - للذا سرائسان كا بيرائسانى حق قراد یا ماسے کم اس کی جان ، مال اور آبرومحفوظ موریا مثلاً اینے فرائفن وواجبات سے واقنیت اور ایسے امورسے آگا ہی جن میرانسان کی انفرادی اور اجتماعی صلاح و نلاح کا دارو مدارم و تاہیے، ایسی چنریہے حس کا سرادشان صرورت مندہیے اور جس کے بغیرالنان سکون کے ساتھ نذندگی بسر نہیں کرسکتا۔ لہذا سرانسان کا ب انسانی حق قرار مایا ہے کہ اس کے لیے صروری حدیک تعلیم کا انتظام ہو۔ مادی الشياسي بره مدندا روماني سروسامان ي طرف ديھئے مثلاً دين كوليج كه وه اكيب اليي حيزيه حس بي النان كے بہت سے فطری تقاصد سى تسكين كاسان

ہے شلاً دین سے النان کو بعض ایسے بیادی سوالات کا اطبیان کبش جاب
مقام ہے جو کا گنات، النان ، کا گنات میں النان کے مقام اور خیروشر اور نیکی مقب بری کی حقیقت سے متعلق النانی ذمن میں بیدا ہوتے رہتے ہیں اور اس کے لیے بری کی حقیقت سے متعلق النانی ذمن میں بیدا ہوتے رہتے ہیں اور اس کے لیے بری کا باعث بنتے ہیں ، مذہب سے النان کو ایسے عقائد واعمال کا علم عاصل ہوتا ہے جن سے قلب کو اطبیان اور روح کوسکون ملنا ہے اور النان ما مامل ہوتا ہے جن سے قلب کو اطبیان اور روح کوسکون ملنا ہے اور النان کی بری کروار کے سانے میں ڈھلا ہے۔ لذا ہرانسان کا بیرانسان حق قرار بالہ بے کہ دوہ اپنے لیے میں دین کو اختیار کرنا جا ہے ، اختیار کرے ۔

السّانى حقوق سے متعلق بيرج چيند ختاليں بيش کي گئي ہيں بيمحف فرضی شاليں مہنیں ہیں ملکہ الن میں سے ہرحق کا نبوت قران مجدی آیات سے متاہے۔ بیاں ان شالوں سے ذکرسے سیم مقصد سے السانی حقوق سے متعلق قرآن مکیم کا تلسفہ کما ہے اور قرآن كابي فلسفه فطرت النانى سے كمتى مطالعتت وموا فقت كمت اسع ؟ واقعه ب ب كرانناني حقوق مصفحتاتي قرأن مجيد من جرآيات من ان من جند أمات وه من حن میں نوع انسانی مخاطب ہے، اور اس کی توجہ اس عطبیہ خدا دندی کی طرت ولائی گئی گئی ہے جوانسانی ندندگی سے لیے صروری سے سورہ لقرق میں سے : ٱلْذِي جَمَلَ لَكُمُ وَلِلْأَرْضَ فِي الشَّا وَالشَّمَاءَ بِنَاءً وَاكْنُولَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ النُّتُواتِ رِنْقًا لَّكُهُ -اس آیت سے بتہ میتا ہے کہ فطرت کے فراہم کردہ وسائل رزق سے رنتی ماسل سرنے کاحق مرانسان کو حاصل سے سورۃ البقرہ ہی میں آیا ہے: هُوالَّذِي خَلَقَ لَكُومًا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا - "وه جعسن تہارے فائدے سے لیے زمین کی تمام استیار کو بیدا کیا، سے آیت اس بر

ولالت سرق ہے کہ زمین کے بدن میں جومعدنیات ہیں یا اس کی سطح برِجا دات' نباتات اور حیوانات ہیں اُک سب سے استفا دے کا ہر اِنسان کو کیساں حق ما صل ہے۔

قرائن مجیدی ایسی آیات بھی ہیں جن میں ایسے احکام بیان کیے گئے ہیں حب بنا دی حقوق سے تعلق رکھتے ہیں اور تعلق مجی ایسا کہ اگر حقوق سرہوں تو بھران احکام کا کوئی منہوم ہی باتی نہیں رہتا ۔ گویا وہ بنیا دی حقوق کے بوازم ومقتضیات ہیں بہتلا جبن آیات میں بہت و مترا ، صدیقے و قریضے ، مہر و نفقے ، وصیت و ورث المانت و خیانت ، یا رائو ، چوری ، رشوت اور جوئے کے متعلق احکام ہیں۔ وہ حق المکیت کے متعلق احکام ہیں۔ وہ حق المکیت کے متعبق اور جوازیر ولالت کرتی ہیں۔

سے جو کچھ عرض کیا گیا ضابطہ حقوق سے متعلق تھا، اس کے ساتھ ساتھ قرآل مجید میں ایسے بنیا دی اصول موجود ہیں جن کی بابندی سے معاشرے کے ہر سر فرد کے حقوق مشکل سے بنیا دی اصول موجود ہیں ، اسی طرح قرآن مجید ہیں عقا بگرا و رعبا دات بر مشمل ایسا نظام تعلیم و ترمبت بھی موجود ہے جس سے وہ خاص دہن تیا رہ تا ہے جو عدل اجتماعی سے قیام کے لیے صروری ہے ، یعنی جس کے بغیر عدل اجتماعی وجود ہیں آما ہے تو عدل اجتماعی سے قیام کے میا تھ تا کم نہیں اسکتا اور اگر کسی طرح وجود میں آما ہے تو تھیر باید کرادی سے ساتھ تا کم نہیں رسکتا۔

عدل اجباعی کے قیام کے لیے سازگار ذہنی فضا تیار کرنے کا مطلب یہ ہے کہ افراد کے ذہنوں میں عدل اجباعی کی صرورت واہمیت کا شعور ہوا ور عدل و انضاف کا ایسا اور وسیع عالمگیر حذربہ بیدار کیا حاسفے جراکیب انسان کو دوسرے انسان کے ساتھ عدل و انصاف بچرا معارتاہے اور دوسرے کے حقوق کو او اکرنا اینا فرمن

سمینا ہے جہاں کے مطلق عبر ربئ عدل کا تعلق سے وہ کسی مذکسی شکل میں سرانسان سے اندر موجود سرتا ہے نئین کہیں ان کا وائرہ فردکی اپنی ذات کے محدود ہوتا ہے کہیں خاندان و تبیلیے کہ اور کہیں توم و ملک تک محدود رہتاہے بینالنجیر مہی وحبہ کر معض انسان اینے مقوق سے معاملہ میں توعدل کی بات کرتے ہیں میکن حب دوسرو ك حقرق كامعا مله موتاسع توعدل كو بجول حاست بي ، اسى طرح معض انسان اسبن خاندان اور قبلے کے مقوق کے معالمے میں عدل کا بورا خیال مکھتے ہیں، نیکن حبب دوسرے فاندانوں اور قبلوں سے حقوق کا مسلم سوتا ہے تودہ عدل کا کھی خیال منیں ر کھتے۔ اسی طریقے سے بعض لوگ اپنی قوم کے حقوق کا معاملہ ہو تو عدل کا جرحیا اور مُرزور مطالب كرتے ہيں سكن دوسري اتوام كے حقوق كے معامله ميں اليبا ووبيراختيار كرتے ہيں كركوما وه عدل كوحانة بى نهيس أوربيراس وحبرس موللب كران كے ذمينوں ميں عدل كا ده آفاتی نفور منیں ہوتا جو دنیا سے تمام انسالوں سے بیے كميال ہے، بہوال عدل اجتماعی کسی معانتہ ہے ہیں اس وقت کے قائم مہنیں موسکتا، جب کے کمافزاد کے ذہنوں میں فرآن کا اُفا فی تفتور عدل بوری طرح احابگر منہ ہو صحیح بات بیہ ہے کم یم مجید نے اللہ کے بارے میں مہیں جو تعلیم دی ہے اس سے انسان کے ذمہن قرآن مجید نے اللہ کے بارے میں مہیں جو تعلیم دی ہے اس سے انسان کے ذمہن من عالكيروسعت بيدا سوتى سے اور وہ بلاتخصيص وانتياز ونيا كے سرانسان كے ليے خیروسمبلائی جا شاہے اوراس کی بہتری سے لیے سوجیتا ہے رب العالمین کے عقیدے کا بیرلازمی تیجر سے ،ایسے سی بیراعتقاد کرونیا کے تمام انسان دراصل ایک آ دم کی اولا دہیں .اس سے بھی انسانی تکریس مہد گیروسعت پیدا ہوتی ہے اور انسان مفاوا کے ننگ در ننگ دا زوں سے نکل کر اکی وسے تر دا فرے میں کہنچاہے ہو معمد گیرانسانی مفادات کا دائرہ ہے علی تربیت سے لیے قران مجید میں عبادات کا جونظام ہے ناز،

روزے ، زکواۃ ، ج ، جہا و کی شکل میں وہ تھی اپنی ظامری وباطنی صورت کے بھا ظسے ایساہے کہ اس سے اکی طرف ذہوں کے اندر ایانی عقائد اور عالمگیراخلاتی اسا زنده ومبلار رست اور قوت پاتے ہیں جن کی وحبرسے انسان نبک اعمال سجالاتا اور بمے اعمال سے بجیا ہے اور دوسری طرف ان عبادات سے انسان کے اندر قوانین عدل برعل كرف كى على استعداد ومسلاحيت بيدا موتى سے اور وہ اس قابل بناہے كم دوسروں كے حقوق تھيك تھيك اواكرے اورسب كے ساتھ عدل والفان سے بیش اسے بشرطیکہ وہ عبادات صحیع عقائد ساتھ ستعوری طور میرادای عائیں، مطلب سیر کم اگرکسی کے اندر اللہ کی ذات وصفات اور توحید کاعقبدہ سے نہ ہو، یا وہ عبا دت کو بعنیر سویے سمجھے محض عادت سے طور بیرا ماکرتا ہویا وہ عبادت کو اس كى مترا نط كا خاط سكے النبر بجالا كا بول توان صورتوں ميں اسے عبادت كاحقيقى نائدہ حاصل منیں بہتا ، سراس کے ول و دماغ کی اصلاح موتی سے اور سروہ برایوں سے بچا ہے، آجکل ہاری عام طور رہے حوصالت ہدے وہ دراصل اس کا نتیجہ ہے۔ ہم میں المیے نوگ مہت ہی کم اور شا ذو نا در ہیں حن کے ول و دماغ میں اللہ کی صفات اور توحید کا عقیده اپنی صحیح تسکل میں طبوہ گرہے اور وہ عباط ت کوسویے تھج كرميح طراقيس ا واكرت اوران ك سترانط اورا كالبيلا لحاظ ركعة بير غلاصه كلام بيكه قرآن مجديا سين مثالى معاسترے ميں عدل اجتماعي كوبلے عد اسمیت دیتا ہے اور وہ سب کھے تبلانا ہے جس سے عدل اجتماعی تائم ہوسکنا ہے، گویا عدل اجماعی قرآنی معاشرے کا وہ انتیازی وصف ہے جو قرآنی معاسترے کو ووسرے معاشروں مناز کرتاہے اور حس سے بغیر کوئی معاشرہ سرگزمعا مثرہ نہیں کملاسکتا ۔

عدل اجهاعی کی مجت کوختم کرنے سے پہلے سے واضح کردینا مناسب محقاموں كر الرحبه عدل اجتماعي سے قیام سے لیے دولوں قسم سے حقوق كاستحفظ صرورى سے اُن حقوق کا تھی جو مرانان کو ہجینیت اشان سے حاصل موتے ہیں اوران حقوق کا عبی جو دومری حیثیات سے عاصل موتے ہیں او پین کا وامن فرائقن سے ساتھ بندها سماہے تین اس کا اصل وادو مدار انسانی حقوق سے تحفظ میرموتا ہے۔ اگر سی معا شرہے میں افزاد سے بنیادی انسانی حقوق محفوظ منہ موں تودیاں عدل اخبا ، دوسری تسم سے حقوق سے سخفط سے تھجی قائم بنیں ہوسکتا۔ میں وحبہ ہے کہ قرآن مجید این اسنے والوں برلازم عشراً اسے مروہ سرانسان سے بنیادی حقوق سے تحفظ سر میشد نگاه رکھیں اور کمی کوئی الیا فغل وعل مذکریں جس سے کمسی مجی الشان کا كوئي امنياني حق تلف بهوتا بهو، بإيفاظ مرتكير قرآن مجبيداس كوحا ثمنه اورستحس قرار ديتا سے کوانسان اسینے اسینے خاندان ، فیلے اور بوری قرم سے فائرہ سے ہے جو کر سكت كرے مكين اس بات كالورا وصيان سكے كم اس سے كسى دوسرے انسان کاحق لمف نرمونے یائے ، چاسنچہ قرآن عجید سے نزد کیب اکیب انسان كالهروه مغل اورطرنة عل حرام وناحا بمز قراريا تاب حب سيمسى تعبى انسان كا كوئى حق مجوح سوتا ہوا گرہيہ اس ميں اس كى ذات، يا خاندان، قوم اور مك كاكتناسى زباوه فائد كيوب شهو-

عورسے و کیما حائے تو دراصل ہی وہ نریں اصول ہے حبی بابندی سے مختلف تو مول ہے حبی بابندی سے مختلف قوموں ، قبیلیوں اور خاندانوں سے مابین کوئی محکوادُ اور تصادم بیلا نہیں ہوا اور سب کواکی بین الاقوامی اور حالمگیر اسانی معاشر سے میں بل حکی کرد ہے اور مالمگیر اسانی معاشر سے میں بل حکی کرد ہے اور مالمگیر اسانی معاشر سے میں بل حکی کرد ہے اور مالمی کا موقع ملت ہے ، کمیو کہ تھا وم اسی حکیہ بیلا امن واطبیان سے ساتھ ترتی کرنے کا موقع ملت ہے ، کمیو کہ تھا وم اسی حکیہ بیلا

رے لہذا اس کی بابندی سے اپنی اپنی حگرسب کو ترتی کرنے اور فروغ یانے کاموقع ملنا ایک لازمی امرے-

میاں ایک حدیث نبوعی کا ذکر ہے جانہ سوگا ، رسول اکرم صلی اللہ علی وہ اس ایک حدیث بنوعی کا ذکر ہے جانہ سوگا ، رسول اکرم صلی اللہ علی وہ مقبیت نے وزمایا وہ شخص مم ہیں سے مہیں ہے جوعصبیت کا پرجا دکرتا ہے ، عصبیت کے لیے لوٹ نا ہے اور عصبیت پرمزیا ہے ، اکی صحابی نے عوائی نے کو آئے نے کیا اپنی قرم سے محبت دکھنا اور اس کو فائدہ مینیا نا عصبیت ہے تو آئے نے وزمایا مہیں مجرع صن کیا گیا کہ ما العصبیت ؟ تو مجرعصبیت کیا ہے ؟ تو آئے نے وزمایا عصبیت میں میے کہ میر جانتے ہوئے کہ تمہادی قوم دو سرے بیظام کر د ہی ہے اپنی قرم کی مدد کرنا ،

ا فرمیں قرآئی معامتر ہ کے معاشی ، معاشرتی اورسیاسی ہیلوؤں کے بارے میں مبئی اختصارے یہ کمنا جا ہوں گا کہ قرآن علیم سے جا ہتا ہے کہ معاشر کے مہر مہر وزوکو دوجیزی صرور متیسر مہل ، اکی سے ایسے کسی مذکل میں کم ذکم اتنا سامان معاش صنرور میسر ہوجی کے بغیر عام طور رہید اکیسان سکون واحمینات

مے ساتھ زندہ نہیں رہ سکتا اور سنراینے ان مزائف کو تھیک طریقیہ سے ا داکم ستاہہے، بینی مرفز دکو غذا ، مابس اور گھر خردرمبیر مہو، دوسرے میکہ مہر ا وی کے سامنے معیشت کی را میں برا برکھلی ہوں۔اسے رزق کمانے سے کیاں مواقع سيتر موں رقرآن مجيد سے معاشي تصورات سے بارے ميں بيد كهذا سالفه مذمور كاكماس میں معاشے سے سر فرد سے بیے بنا دی *ضروریات دندگ کا تحفظ موجود ہے۔* اگر سے سلم ریاست میں ملک سے سر شہری کوغذا ، نباس اور مکان کی بنیا دی ضروریا تتير بنين بير الصحيح معنى مين قرأني يا اسلامي معاشره في كما حاسمتا . ما شرقی میلو سے متعلق قرآن حکیم اورسنت دسول مریم صلی الله علیه وسلم نے برتا یا بے درمعاسرے میں مساوات می بنیا درمیمعاشرتی تعلقات استوارمون مساوات می کی بنیا دیمران سے حقوق و فرانفن کا تعین مہوا ورمسا وات می کی اساس بران سے ابہی معاملات طے یا ہیں ، وہ رنگ ، نسل ، وطن ، زبان ، نسب اور ذات بات می بنا میرانسانوں سے درماین فرق مراتب موتسلیم منیں مرتا اور سی سے بیے عائز نہیں عظم آیا کہ وہ ان عنبر اختیاری امور میں اسبنے آپ کو دوسرے سے بہتر اور افضل سمھے، وہ پیدائشی طور میکسی کواعلی اور مترلین اورکسی کوا دنیٰ اور رفیل نهیں قرار دنیا ،اسی طرح وہ محض مال و دولت ماحد فی جال ی ښارېرهې کسی کوکسی مي فضليت و بران نهي ديا - البته قرآن عکيم شاونت اورنسي ي منيا دېږاكب اىسان كوردسرے مرفز فتيت ديتاہے ، وه مومن وكا فرع نیک وبد متنقی و فاجر کومعاشرتی درجے سے لحاظے سے مرابر اور مساوی مہنیں مانآ عكه مومن كو كا فريميه، نيك كو بكريم إورمتني كو فاحربمه ترجيح اور ففنيلت وتياسه حتاكم معا شرے میں ایمان ، نیکی اور تقوے کو فزوغ ملے اور عدل واحسان تھیلے حس

يرامن والمينان كا دارومالدست

قرآن مجديت معاشرتي مساوات كاتأل ب اس كا أكب الهم مظهر معاير ذندگی میں مرابری سے ، قرآن مجید سے تو مہیں جا ہتا کہ معامترے کے تمام افراد کے پس مال و دولت مقدار میں برابر موعکبدوہ اس کوقطعی طور برحا نز قرار وتبلہ سم تعبض افراد سے پاس مال زبادہ اور تعبض کے پاس کم موسی کمہ اللہ نے انسانون كوكمان كي حوصلاحيتي اور قوتي عطا نزمائي بي وه برا مرتهي حب وہ برا بر مہنیں توان کے ذریعے کائے موئے مال میں کیسے برابری موسکتی ہے البتدوه اس بات كوليندمنس مرتاكه دنا ده مال والے اپنى مالدارى كے اظهار مے لیے السامعیار زندگی ا غتیار کریں جے معامترے کے دوسرے افراد اختیار مذ مرسكين يميوكمهاس سے توازن مجراتا اور طرح طرح می معاشرتی برائيان ظهور ميں أتى من مم مال والعصب اس مندمعياد دندگى كومائد طريقول سے اينانهيں سكتے تو مال عامل كرنے سے ناحائز اور حرام طرافتے اختیار كرتے ہى جن سے معار شرائے یا درونما ہوتا ہے ۔اس لیے معیار ندنگی نینی خوراک اوشاک اور رہائش میں افراد معاشرہ کے درمیان زبادہ سے زبادہ مساوات مہی عاہیے قرآن مجدا ورسنت رسول سے سربات واضح سے -

سیسی بہاوسے شعلق ریمنا صروری ہے کہ سیاسی نظام براتِ خود مقصد بنیں مکہ مقصد کا وزلیہ ہے اور وہ مقصد بنے عدل کا قیام بینی سب مقصد بنی کا تخفظ اور امن کا قیام ۔ لہذا قرآن کے نزدیک اکی صحیح سیاسی نظام وہ ہے جو مذکورہ مقاصد کے لیے مقصد اور معا ون ہو ہسیاسی نظام کا اہم اوارہ مکومت کا اوارہ ہے۔ قرآن و حدیث میں اس کی شکل وصور ت

کے متعلق کوئی واضح ملامیت ہمیں کہ وہ مثلاً صدارتی ہونی جاہئے یا بارلیانی،
وحدانی سونی جا ہیئے یا وفاقی، اکی۔ الوافی ہونی جاہئے یا دوالوانی وعنرہ دعنرہ ادر میر شاید اس لیے کہ حکومت کی کوئی اکی۔ متعین شکل مرموا شرے کے لیے سرحال میں مفید ہمیں ہوتی عکہ جوشکل اکی۔ متعین شکل مرموا شرے کے لیے مفید ہوتی ہے وہی شکل دور سے معا مثرے کے لیے اس کے مخصوص حالات کی بنا دیم نقصان دہ ہوتی ہے گویا حکومت کی شکل کا احجا یا ٹر ا ہونا حقیقی نہیں احنافی موتا ہے، المنز رقصان دہ خوان مجید ہمر معاشرے کو ریئی دیتا ہیں کہ وہ اپنے محفوص حالات کے بیش نظر حکومیت کی مفید اور بہتر سمجھے اختیا در ہے۔ البتہ کا تا میں مقصد عکومت ماصل ہو سے۔ البتہ کا والمبتہ کے مفید اللہ میں موسکے۔

اسی طرح محومت کوبنانے اور توڑ نے کے بارے میں معبی قرآن وحد شی کوئی اکیہ واضے ہوا ہت نہیں ملی کہ وہ انتخاب کا طرافقہ ہونا چاہئے انامزگی کا طریقہ اورانتخاب کا طریقہ ہوتو اس کی شکل کیا ہونی چاہئے اور نامزدگی کا طریقہ موتو کس کونا مزدگی کا حق ہے اور کس کوخت نہیں ، ویجھا جائے تو اس کی وجہ معبی بہی ہے کہ کوئی اکیہ طریقہ سم حالت سے کہ کوئی اکیہ طریقہ سم حالت سے مفید موتا المرے کے لیے مفید موتا المرے کو میرت بنجی ہے معاشرے کے لیے مفید موتا ہے تو دوسراطریقہ دوسر معاشرے کے لیے مفید موتا ہے تو دوسراطریقہ دوسر معاشرے کے لیے مفید موتا ہے تو دوسراطریقہ دوسر معاشرے کے لیے مفید موتا ہے تو دوسراطریقہ دوسر معاشرے کو میرت بنجی ہے موتا میں ہر معاشرے کو میرت بنجی ہے میں سر معاشرے کو میرت بنجی ہے میں اور مفید سمجھے اختیاد کر سے الم المبتد اس کا صرور کیا ظریکھے کوسر مراہ محالیت سے میں اور کوئی تھے کو میرت اور کوئی تھے کہ سر مراہ محالیت اور بوجر فرائفن محکومت اوا کرنے کی صبحے صلاحیت اور بوری المبت

ميري كم حكومت كے مراجع رئيسے اندام اور ميے يا غلط فيسلے كے اچھ برك اثرات رياست سے تام باشندوں بر ريات بي اور عكومت جن وسائل سے بل بوتے پر اپنے کام علاتی ہے وہ بھی قرم کی طرف سے مہا کروہ سوتے ہیں اور قرم مى البين معنى فائدول كى خاطر حكومت كى يابنديان قبول مرتى اور قربابنان دينى ہے'۔ اہذا عومت کا معاملہ وراصل بوری قوم اور رمایسٹ سے سب شربوں کامعاملہ ہوتاہے۔ للذا وہی اس کے عباز موتے اور ان می کو سیت مہنچا ہے کہ حکومت کی شكل وصورت كامشله وباعكومت كانفب وعزل ك طريقة كامشله كومت اختیارات کامشکه مربا عکومت سمے فرائص کامشکه ، قانون سازی سے اصولوں کامشکه مویا توانین سے نفا ذکا مشلہ ، سرمنے کووہ اپنی آزا دمرمنی سے طے کریں ۔ قرآن محبد نے امره وشوری بینهم کے اندر اس کا علان کردیاہے۔اس آست کے اندر دو اصلی باتنی آگئی میں ۔ اکیب بیر کم اجتماعی المورسطے سمے کا اختیار عام اوگوں كوحامل سي كيونكة احدهم بين امري احنا منت هم كى طرف سي جس سيمراد عام وح بی ،جس طرح متاب زیرسے سے معموم ہوتاہے کر کتاب دیدی ہے اسی امرهم سے سرمطلب سیدا مونا سے کماجتماعی مسائل طے کرنے کا اختیار عام وگوں کوہد ، بالفاظ وگیراس سے نابت برنا سے کرسیاسی ماکمیت عوام ک ہے اورسیاسی معاملات سے مطے کرنے میں آخری مرضی اُن ہی کی مرضی ہے ، مزبير كرسياسي ساورنش مها ندوسورج وعيره سي تعلق د كھنے والے كسى شامى خاندا مے میے مخصوص سے اور مذکسی ایسے مذہبی بیٹوا کے نیاے مخصوص حواستے آب كوضاكا نامئنه اور نامب كتا اور اس كى مرمنى كى ترجان كرّا مبوء مكبه رماست کے سب عوام کی سبے ، دومری اصوبی بات اس آئیٹ سے سے واضح ہدتی



## مرافق المام المام

ر متنیا۔ احد درجا لنا۔ هری)

ابتای زندگی کے نظم ونسق کو برقرار کھنے کے بیدا نسان نے جو اپنے مزاج

یں اجتائی واقع ہوا ہے ، آغاز ترین ہی سے قانون کا سہارالیا ہے ۔ بہی وجہ ہے

کہ قانون کسی نہ کسی صورت میں اجتمائی زندگی کا ترجان رہا ہے ، اور ابیا ادقات

ایک طاقت ورسیاسی گروہ کے مفادات کا ضائن بھی ، لیکن قانون کے سقم کو دور

کر نے اور مفاو برست گروہ کو ناکام بنانے کے بیے انسان نے برابر بعبد وجہدگی

ہے ، اور قانون ہی کی راہ سے انسانی وقاراور انساف کے تقانوں کو لیوراکرنے

مقدس قانون وہ ہے ، جس کا تعلق انسان کی اجتماعی زندگی سے بھی ہے ۔ فرآن مجید
مقدس قانون وہ ہے ، جس کا تعلق انسان کی اجتماعی زندگی سے بھی ہے ۔ فرآن مجید

میں بغنا دین کے ساتھ ساتھ وستر بعیت کانجی تفط آیا ہے ، کیا یہ دونوں بغط ( دین ا ورشرسیت ، مترا دف میں یا ان میں کوئی فرق ہے ؟ اہل علم کی رائے میں دین کا تعلق زندگی کے بنیادی منال سے ہے، مثلاً میں کون ہوں ؟ کہاں سے آیا ہوں ؟ كأنات مي ميراكيامتام هي؛ ان سأئل كي جراب مي وين في كاتنات کی سب سے بڑی تفیقت ۔ خدا ۔ کا پتہ دیا ، اسی طرح دین نے اس تقیقت كابھى ا علان كيا كەانسانى زندگى موت كى مىزلىسىڭ گرز كرايس نىڭ ئىكل مي تۇا ہوگی ۔ خانجے دین نے خدا اور فطرت سے انسان کے رشتوں کو بیان کیا ۔ اسس سليے كباكيا كە فىدا ، رسالت اور بعدالموت كاتعلق دين ستصب، يا يوں كہتے كه دین کانعنق ما بعدالطبیعیات است ، اور تشریعیت کاانسان کی اجماعی زندگیت حس طرح زندگی کے بنیادی مسائل کا جواب دین نے وی کی روشنی میں ویا ہے ای طرح ستربعیت کاایک بنیادی مانندیس وی سے بینانچدان دونول ففول كومترا دُف قرار ديامشكل ہے ، بلكه يه كبنا درست ہو گاكہ بفظ دين ميں عمرم ہے اورشرىيت خاص ہے دین کے مغہرم میں شریعیت اس حیثیت سے داخل ہے كه شريعيت يرعمل كرنن والا دراصل الله كى رضا كاطعب كارب . الم م ابوهنيف ف كباب كرة مام بينبروس ف ايب ى دين كى وعوت دى المات شريسيس الفلاف مکان وزمان سے متعدد رہی ہیں اس سے قادہ سے منقول ہے ، امہوں سے سورہ مائدہ کی آیت مہم" ہمنے تم سے ہرایک (فرنق) کے لیے ایک شربعیت سراتی اورطرابقه ( خاص ) " کی تشریح میں کہا ہے کہ دین ایک ہے . اور تنربیتی مختف انبول نے شربیت سے مُرادام، نبی، عدود اور فرائفن

يبيي وحدت اديان اور تعدد وشرائع برامام الوحنيفه اور دوسرس المعلم نے بو کھے کہا ہے ،اس کا ماخذ قرآن محیدہے۔ قرآن نے نہایت ہی وضاحت سے ال بات کا علال کیا کہ بینمبر آخرالزمان کی دعوت وہی دعوت ہے، جو ا نسان كوحفرت نوح" ، حصرت ابرا بهيم ، حضرت موسى او دحضرت مشح كى زمانى مل جي بے۔ (٢) قرآن نے مزيد كہاكماناني فطرت كي اصل آواز حقيقت كبرى کا عتران ہے ، انکار نہیں ، اور دین ہی اسی حیقت کبری کا بیتہ دیتا ہے اس یے پر کہا جا سکتا ہے کہ دین انسانی ضمیر کی آواز ہے جس کا انکارشکل ہی سے کیا جا سکتاہے، اورجب کک انسان اس زمین پرموجود ہے، اس کی روح زندگی کے معة كوهل كرنے كے ليے برابر بے قرار رہے گى ، بيونكد دين پورسے اعماد اور یقین سے ساتھ اس معمہ کا جواب ویاہے اس لیے انسان دین سے کہی بے نیاز نه ہوسکے گا ، اور اگراس نے مجی ایسا کیا تو یہ اپنی فطرت کے خلاف جنگ ہوگی ۔ وحدت دين پرآخري عهدمين شاه ولي الله مي شيخ عبده ، فريد وجدي اورابوالكلا) آزاد

لفظ شرعه اورشربویت بانی کک جانے والی داه کو کہتے ہیں۔ ایسے ہی بانی کی جگہ کو بھی شربویت یا مشرع کہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے ، ور والمشرع والشربیة ، یعنی وه گھاط پر بہنج گیا ، پس تشرع یا شربویت ایسی داه ہے جرسیدھی بجر خیقت کک جاتی ہے۔ قرآن مجد میں لفظ "مشرعه اور تشریعة" دو جگہ آیا ہے ، سوره ما مَده میں لفظ شرعہ کے ساتھ منہا ہے بھی آیا ہے۔ وونوں کے لغوی منی صاف اور سیھی داہ بیان کئے بیس یہ بھی کہا گیا ہے کہ" مشرعہ "آغاز داہ ہے اور منہاج بوری داہ جو برابر منزل کے بین یہ بھی کہا گیا ہے کہ" مشرعہ "آغاز داہ ہے اور منہاج بوری داہ جو برابر منزل

یک جاتی ہے۔ سورہ جاتیہ آیت نمبر ۱ میں لفظ شریعیت آیا ہے: " پھرہم نے تم کو دین کی ایک شریعیت سے لگا دیا ہے ۔ توتم اسی ڈھڑے پہچلے جاؤ۔ "بدنا پخر شربعیت ایسا صابطهٔ البی ہے، جس برحل کرآ دمی اپنی زندگی توضیحے معنوں میں کامیان بناسكتا ہے۔ يہاں بريہ بات قابل ذكر ہے كەملمانوں نے اپنے قانونی لٹر محر یس تربعیت کا نفظ انتعال کیا ہے۔ اس سے مقصدات امر کا اظہار تھاکۃ تربعیت کا بنیادی ماخدوجی ہے ، ریاست نہیں - نفظ قانون ہر حیداصلا ( CANON) کنیسا کے جاری کردہ فرہمی احکام کے لیے بولاجاتا ہے ، میکن یونانی سے حسر بی زبان سیم مقل ہونے کے بعد قانون کی قاعدہ یا بنیادی اصول کے بیے بولا جانے رگا ، کہا جاتا ہے ، قوانین الطبیعة ، فطرت کے قوانین یامنطق کے قوانین بیم طلاحی طوربر تانون کا اطلاق اس ضابطہ برہو اے جے ریاست نے اجتماعی نظرونس کے اے وضع کیا ہے۔ ہر حید فقہا ر نے اس لفظ کی بجائے شریعت یا شرعی احکام کا لفظ استعال کیا ہے بیکن عمّانی دور میں قانون کا استعال عام ہوگیا ، اس سے مُراد وہ احکامات ہوتے ہیں جنیں با دشاہ انتظامی معاملات کی اصلاح کے لیے جاری کرتا تھا۔ آ حکل جامعہ از ہر بیل شریعیت کا لج کو' کلیتہ انشریعیۃ والقانون' کہا جا تاہے جب سے مرادیہ ہے کہ شربیت اور قانون حس کا سرحتیدریاست ہے دونوں سوسائنی کے لیے عزوری ایں۔

سورہ مائدہ کی اس آبت نمبر مہم سے پہلے میود ، نصاری اور مسلمانوں کو احکام الہی کے مطابق عمل کرنے کا حکم دیا گیاہے اور جوالیا نہیں کرتے انہیں قرآن نے ظالم قرار دیا ہے نقرآن مجید کے اس بیان سے کہ جولوگ آسمانی احکام کے مطابق فیصلہ نبین کرتے وہ ظالم ، فاسق اور کا فربیں ، مقصد یہ ہے کہ حق اور عدل کی بنیادو

یاجاعی زندگی کواستوار کیاجائے۔ قران مجیدیں حضرت داؤڈ اور رسول کریم سے صاف طور رکہا گیاہے کہ وہ سیاتی اور انصاف کی بنیادوں براینے فقیلے دیں ۔۳ چنا پنے قرآن مجید نے خود ہی شریعیت کا بنیادی مقصد بیان کر دیا ہے اور وہ ہے سیانی رحق) اور انصاف رقسط کی بنیادوں پرمعاشرے کی شکیل۔ بعض بوگوں کا خیال ہے کہ اسلام کے عہدا ول بی شریعیت کا نفط اس معنی میں بولانہیں جاتا تھا ،جس میں آجکل بولا جار ہاہے ۔نیریدکہ حوظی صدی بجری کے بعد فقہا . نے اس اصطلاح کو اختیار کیا ہے۔ ہم ۔ واقعہ یہ ہے کہ احادیث کے علاوہ جن یں شرائع 'یشربعیت کی جمع ۔ فرائنس اور احکام کے عنی میں بولائیا ہے۔ د ۔ ا مام ابوصینفہ نے اس نفظ کو فرائنس کے معنی میں بولائے ۔ اس بات کا بہلے ذکر ہوجیکا ہے کہ حضرت امام کے ہاں دین ایک ہے کئین شریعتا یں منعد و ایک وجہے کدایک غِيْرُهُمْ كُوشِرِ بعيت كَيْنِين اللهم كَى دعوت دى جاتى ہے۔ شریعیت كالطلاق انبی لوگوں برے ماسے جنبول نے اسال کی دعوت کو قبول کر لیا ہے۔

شربیت کاتعلق عبادات اور معاملات دونوں ہے ہے۔ ظاہر ہے کوعبادا کاتعلق وی ہے ہے اس سے ان میں فل خل خیس دیتی ۔ مثال ہم تی عصر ایمغرب کی نما زول کے اوقات بدل نہیں سکتے ۔ جہال کے معاملات اور ونیاوی امٹور کا تعلق ہے اس بی شربعیت نے چندر مہنا اصول عطا کتے ہیں اور تفصیلات کوقل پر بھیور دیا ہے ، جووقت کے تقاصول کے مطابق طے کرتی ہے اسی سے یہ کہاگیا ہے کہ ب اور فروت کے مقاصول کے مطابق طے کرتی ہے اسی سے یہ کہاگیا ہے کہ ب طرح شربعیت کی معرفت کے مینے نصوص دفر آن و سنت کا جانا ضاصر وری ہے ، اسی طرح شربعیت کی معرفت کے مینے نظر رکھنا بھی صروری ہے ، جن ہیں یہ احکام نا فذ طرح ان حالات اور ظروت کا لمینی نظر رکھنا بھی صروری ہے ، جن ہیں یہ احکام نا فذ کے جارہے ہیں ۔ جہائی میں معاشرے کے مزاج اور درسوم وعادات کا کے جارہے ہیں ۔ جہائی میں معاشرے کے مزاج اور درسوم وعادات کا

لیافارکھا گیاہے حتیٰ کہ والی کو بیت ویا کیا ہے کہ وہ وقت اور عبکہ کی رعامیت سے قرآن مجید میں مذکورہ" حدود کک کوموقو ف کرسکتا ہے ۔۲۲)

بحب حکام نے یہ صورت حال دکھی تو یہ جھاکہ علمار کے شرعی نقط نظر"
سے ہٹ کرہی اصلاح امور ہوئکتی ہے۔ جنا بخدا مہوں نے ساست میں فقنہ و ف ادکا

ایک نیا دروازہ کھول دیا ہے اور حالات اس قدر مگڑ گئے ہیں کہ لوگوں کو ف ادا در ظلم
سے بچایا ان لوگوں سے بیے شکل ہوگیا ہے جو واقعی حقائق شرع پر نظر دکھتے ہیں "(3)
چنا بخہ یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ شریعیت ہیں وجی اور عقل دو نوں ساتھ ساتھ
چلتے ہیں جنا بخہ یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ شریعیت ہیں وجی اور عقل دو نوں ساتھ ساتھ
بیس آدمی کا ابنی آئموں کو بندلینا یعقل اور شرع سے اجتماع کوغز الی آئے " نور علی نور"
سے نجیر کیا ہے ۔ خود رسول اکرم وجی سے تب " سٹر بعتہ اعقل "کی ہیروک فرماتے سے
بیمنا بخہ یہ کیا ہے۔ خود رسول اکرم وجی سے تب " سٹر بعتہ اعقل "کی ہیروک فرماتے سے
بیمنا بخہ یہ کیا ہے۔ خود رسول اکرم وجی سے تب " سٹر بعتہ اعقل "کی ہیروک فرماتے سے
بیمنا بخہ یہ عقل بی ہے ہوشری احکام کی حکمت و غایت کا ادراک کرکے وقت کے نے

تقاضرن کےمطابق قانون بناتی رہتی ہے اور اس طربق سے زندگی اور قانون کے تعلق کو ہاتی کھتی ہے۔ یکل شریعیت اور حالی مشریعیت کے مشار کے مطابق ہے دسول اكرم لى الله عليه وسلم في حدة بت معا ذيف عدم ين بل كورز بن كرما رسي عقر ، پرچاکہ ترفیصلے کیو کر کر و گے ؟ اللہ کی تناب سے معاذ شنے جاب دیا ،اگر اللہ كى كتاب مين يس كوئى چيز نهلى تو! رسول اكرم في فرايا : تورسول الله كى سنت کی رفتنی میں فیصلہ کروں گا۔ معاذبہ نے عرض کیا، اگرسنت میں کوئی جیز نہ لی تو! رسول اكرم صلى المتدعليه وسلم ف فرمايا تو يجرا بني داست اور فكرست فيصل كرونكا. معاذ شنے عمن کیا۔ (٨) اس واقعہ سے پتہ جیتا ہے کہ رسول اکرم کواس بات كاعلم تعاكد قرآن ياستنت مي زندگى كة تمام ماكل ياتفضيلى تذكره نهيل ب، كيونكه نیا و قت اینے مانھ نئے ماکل ہے کر آ تاہے ہے اپنے وقت ہی پرحل کیا جانا ملئتے اور تیجی مکن ہے کہ آزا دانہ غور وفکر کاعل برابر جاری رہے اور جاعت کا مجوی مفادمین نظر یعین ممکن ہے کہ ایک مکم حوکل تک معاشرہ کے مفاد یں تھا ، آج کے بریے ہوئے حالات میں نقصان دہ ہو، نہی وجہ ہے کہ حضرة عرضى الندئ سنه اسنه عهدا بين جند اسه احكام عبى جارى كئے جو نظام وآن مجد كے صريح محمد متصاوم نظرآتے ہيں يا آپ نے بعض احكام كوموقوت كردياجن پرعددسالت میں علی ہوتا تھا۔ان احکام کوموقوت کرنے کی وجہ میتی کان احکام كيهي جوعلت كام كررى هي وه أب باقي نهيس رسي هي يهي وحبه ب كابن قيريم نے کہا ہے کہ ہروہ چیز جس سے معاشرہ میں عدلی والصاف کے قیام میں مدملتی ہے اسے دین ہی کا حصہ شمار کمیاجائے گا۔ نایخ شرعی احکام سے وابستہ حکمت کا ادراك كرنااور عيراس كى روشنى مي كونى قدم اشانا اسلامى شريعيت كالنشار بيايتيم

نے کو این ہوئے کہ ابن ہمیئے اپنے ساتھوں کے ہمراہ جار ہے تھے کہ راہ ہیں جند تا تارلوں کو شراب بیتے دکھا۔ آپ سے ساتھوں نے انہیں روکنا چاہا ، کی انہی ہوئے کہ وہ نے اپنی روکنا چاہا ، کی انہی ہوئے کہ وہ نے اپنی کہ وہ انسان کو اللّٰہ کے ذکر سے روکنی ہے کہ کہ شراب ان وحتی تا تارلوں کو مخلوق خدا کے قتل ، گوٹ ماراا ورزمین میں فناد بھیلانے سے دو کے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے داس سے انہیں اُن کے حال پر چیوڑ دو۔

شربعیت بول کرایسا مقدس قانون مراد اییا جاتا ہے جب کا دائرہ عبادات معاملات کے بھیلا ہوا ہے سکین شرعی احکام کی بنیادان اخلاقی قدرول پاستور ہونی ہے جن کی تقین دین نے کی ہے۔ ان اخلاقی قدروں کو ایناتے بغرقانون النے مقاصد کو بروتے کارلانے میں کامیاب نہیں ہوسکتا عہد اوّل میں شریعیت کی کامیابی کارازیہ تھا کہ دین نے بوگوں کی معنوی زندگی میں انقلاب پیدا کر دیا تھا۔ لوگ ناندون حق ریقین رکھنے تھے بلکہ اس کے سانچے میں دھیلے ہوئے بھی تھے۔ وافغہ یہ ہے کہ بندہ وخدا کے باہمی گہرتے مات اور آخرت میں جواب دہی کے تندیراحساس نے آدمی کو ہمیشہ اپنے بہیانه اور وحثیانہ جذبات برکنٹرول کرنے میں بڑی مدودی ہے اور اسی معنوی انقاب نے سٹر بعیت کے نفاذ کی راہ ہموار کی تھی۔ اونوس! مرور وقت کے ساتھ ساتھ دین کی روح نظروں سے او جبل ہوتی گئی اور شریعیت کا دائرہ کارسمٹنا گیا۔ چانچرسب سے میلے حکم ان گروہ نے یاسی میان میں شریعیت کی بالادستی کوعملاً قبول کرنے سے انکارکر دیا، یہ ات مي ج بيان نيس كه آغاز اسلام مي يدروايت قام كي كني كه صدر رياست انتخاب کی راہ ہی سے کرسی صدارت کا بہنچ سکتا ہے اورار باب علم وفضل کے

صلاح وشورہ سے امور باست میں فیصلہ دے سکتا ہے کیکن خلافت راشدہ کے بعد مبعیت دانتخاب، شوری (مشاورت) کی داه ترک کرے لموا د کاسها رالیاگیا۔ یر لفظ (بیبت ، منوری ، خلافت) اب بھی بوسے جاتے تھے ، گراپنی روح اور معنویت کھو سیکے تقے علمار جو وانش مند کہلاتے تھے اس صورت بال برحیہ رہے شایداس میے کہ حکومت بڑی ہویا عبلی، بنظمی اوراجماعی انتشار سے بہتر ہے ، ا منہوں نے اپنی توجہ ، عیا وات اور معاملات خاص طور تریخفسی مسائل (مرینل لاز) یر ذکور رکھی اورسیاسی استبدا دکواس کے حال پرچیوٹر دیا ۔ بیجیت ، شوری اور خلافت کوصیح معنی میں ایک مؤثرا وا رسے کی سکل کیوں کر دی جاتے ؟ یہ موضوع ان کے دائرہ فکرسے باہرر ہا۔ کہا جاتا ہے کہ عیاسی دورمیں ایونانی علوم کوع فی زبان می طبیقال کیا گیانین افلاطون کی جبورست اورارسطوکی سیاست کوعربی لباس بیننا نصيب ہوا بينانچ علما رنے سياسيات سے الگ ره كرعبادات اورمعاطات كو اینے غور و فکر کاموصنوع بنایا اور اپنی عمدہ سیرتوں سے بوگوں کی اخلاقی زندگی کو برابر سنوارتے رہے ۔ چنا بچہ علما برحق کی فکری کا وشوں سسے ، فقہ اسلامی کا ایس فيمتى ذبيره وحردين آگيا ۔ فقة كايه مجموعه اس بات كاكھلاا ورنا قابل ترديد شوت ہے کہ آئمہ کرام نے معاشرے کے نئے مسائل کوسلجھانے سے لیے اجتہا دا ورعقل و بعيرت سيحام لياسے ينكن يركام قرآن مجيدا ورشرىيت اسلاميە كے نبيا دى مقام كى دوشنى ميں سرانجام ديا گيا۔ چنانچہ يەفقتى سرمايه يىجوانسانى اجنها د كاشاندار كارنامه ہے۔ شریعیت اسلامید کاایک جتہ شار ہوتا ہے صرف اس سیے کہ وہ شریعیت کے بنیادی مقاصد کی روشنی بیس دضع کیا گیا ہے۔ سکن جسب فقہی ذیخےرسے کومدون کیا گیا اور ممتازاصیاب فقہ کے مذہبی افکار کومرتب کیا گیا توایک وقت کے بعد

یعنی عہدعباسی میں ایک امام کے ماننے والوں میں نه صرف جاعتی تعصب پیدا ہوگیا ، بلکه مزیر غورو فکرا ورعلم و تحقیق کی قدیم صحت مندروایت کو حبور دیاگیا ، اب ساری سعی د نشاط قد ما رکی کتابوں کی ورق گردانی رہ کئی اور وقت کے جدید تقاصنوں کا جواب بھی قدارہی سے مانگاگیا نتیج ظا ہرتھا کہ فکرونظر پریجود وتقلید کی گرفت مضبوط فی كتى اور قانون كارستندزندگى سے فوٹتاگيا -مزيديك قرآن مجيدا ورئسنست سولتا كى بنيادى تعليم نەصرون نظروں سے اوصل ہوتى گئى بلكەان كى بنيادى حيثيت بھى متروک ہوگئی۔ ایک طرف فقہ کارشندز ندگی سے قطع ہوگیا، دوسری طرف عبادا يس ظامري احكام رمثلاً وصنو ، طبارت ، براس صريك زور ديا گيا كه عبادات كى روح نحثیت الهی ، حضور قلب اور تزکیهٔ نفس مرکز نگاه مذرسی - چانچه سنرامیت میں عبا دات حبیا بنیا دی اورعظیم النظان ادارہ ، چند ظام *ری حرکات و سکنات کا* نام ره گیاا در دلول کی د نیا ، جن کی آبادی ، عبادت کامنتهائے نظریقی ، وران ہو کررہ گئی، نقبار متاخرین اور تنگمین کی خشک بجنوں کے خلاف جذبات بھڑک اُسطے اوراصحاب معرفت نے پہلی سی روحانی کیفیت و ذوق کووالیں لانے کے لیے اخلاص دغبودیت کی راه اختیار کی ، بیصے امہوں نے طریقیت کا نام دیا اور کہا گیا کہ طریقت حقیمت کی نقاب کشانی کرتی ہے۔ یہ دونوں لفظ شریعیت اورطریقت اس زورسے استعال کئے گئے ،گویا یہ ایک دوسرے کی صند جیں ۔ مشربعیت اور طریقت کی یقیسم اس مدیک مقبول ہوئی کہ بڑے بڑے سے علمائے جوایا ہی وت ين مربسه اورخانقاه مي اينامقام ركهة عقه ،اسه انتيادكرايا حجدهويي مي عیسری میں ابن تبرید اور ابن قیم نے اس تقیسم کے خلاف آواز اٹھائی اور کہا کہ عربت مويا رخصت ، حقيقت مويا شريعت ، ظامر مهويا باطن ، عزصنيكه يدسب كي شريعت

ای کا جعته بی اور شریعیت ان تمام حقائق کی ترجان ہے۔ شریعیت وطریقیت یا ظاہروباطن کی تقییم ایک بیصنی اصطلاح ہے۔ ابن تیمیداور ابن قیم نے حکام قت اورعلمار كوسلمانون كياجتماعي اورفكرى انحطاط كاذمر دارقرار ديا ينكن حالات اس مرتک برل چکے تھے کہ ابن تیمیاودا بن قیم کی زور دار تحریروں کے با وجو دیہ تقیم برابر جاری رسی ، شربیت کورخست قرار دیاگیا اورطرایقت کوعزیمت کا نشان المطهرايا كيامزيديد كم تقليدكى بندستول مصدالى كانام الحاد اورز ندفة قرار بایا۔ بنا بخہ قرآن وسنت جو تشریبت کے بنیا دی سرچ تمسے ، انوی چنیت افتیار كركة اوربرندمب كى نقداوراس كاحاحكام بنيادى مآخذ قرار مايت الوالحرينى مع منقول ہے کہ ہروہ آیت یا حدیث جو ہمارے اصحاب سے مسلک کے فلاف سے دہ منسوخ ہے یا مؤول (تاویل شدہ)۔ ١٠ - کہا جاتا ہے کہ دملی کے معرون صوفی بیخ نظام الدین اولیا رنے بادشاہ کی مفل میں ساع کے جواز برایک مديث سه استدلال كيا، تووقت مع نقيه نے كوئى توجه ندوى ، كيوں كه يشخ فيامام کے قرل کے مقابلے میں حدیث بیش کی متی۔

جنا پنج علمار متاخرین نے قرآن مجید 'سندن دسول اوفقی ندم بسب کی دوح اور وقت کے تقاضول کو بیش نظر رکھنے کی بجائے چند فقی کتا بوں پراعتا دکیا اور اس بات کو قطعاً خارج ازامکان قرار دیا کہ فقہ کے سی بڑے امام سے اجتہا دی نغزش بھی ہوسکتی ہے یا یہ کہ کوئی میسے مدین یا قرآن مجید کی سی آیت کا میسے منہم ومقعدا مام کے دائرہ کم اسے باہر بھی دہ سکتا ہے ، حالا نکہ آئر کرام نے صاحت طور برکہا تھا کہ اگران کی کوئی رائے کسی میسے مدین کے خلات ہو' تواسے ( دائے ) یک قام متر دکر دیا جائے۔ فقہ کے اس مجود وتھ تنب اور تشدد کو مذم و نے جہد ماصر ہیں شاہ ولی الند' شاہ عبد العزیر اللہ کا میں میں میں میں میں اللہ کا میں العزیر شاہ عبد العزیر اللہ کا میں میں میں کے اس مجود وتھ تنب اور تشدد کو مذم و نے جہد ماصر ہیں شاہ ولی الند' شاہ عبد العزیر آ

ا درتین محد عبدہ نے بیندنیں کیا بلکہ اس عہدمیں جب کہ یہ رحجان جنم ہے رہا تھا علاجق نے اسے ایجی نگاہ سے نہ دیکھا۔ سبی نے طبقات میں امام الحرین کے والدسنے الوجم حرقی کے تذکرے میں مکھا ہے کہ وہ المحیط کے نام سے ایک کتاب لکھ رہے تھے، حب میں انہوں نے کسی ایک مسلک کی یا بندی صروری ننیں جانی فقہی تعصب ميرمكن اجتناب كيا اوراحاديث كوما خذ قرار ديركران مينجاوز ننيس كيا اس كتاب سے بين حصے حافظ الو كمر مبيقى كے ہاتھ لگ گئے تو حافظ موصوب نے اس مودے پر تنقیر کرتے ہوئے لکھا کہ مدیث میں اترلال کرنے والے الم م شافني مين - يشخ الم محمد حويني في احاديث سے استدلال كيا بي الم الله على نے ان سے اعر اس کیا ہے اور جن وجوہ کی بنار پرایساکیا ہے، ان سے وی لوگ ا گاہ ہیں جونن حدیث (صناعة المحقین) پرگہراعبور رکھتے ہیں۔ جب جینی نے تنقید کو دیکھا، توکہا کہ خدا بیقی کا مجلا کرے ان کی تنقیدان کے علم کا تمرہ ہے اور ابنی تصنیف موقوت کردی ۔ ۱۱ ۔ اس واقعہ سے جہاں یہ پتہ جیلتا ہے کہ شیخ جینی ہوا پینے زیروتقوی اور علم وضنل کی نبار پریمآ ئے دوز گارستھ، ایک فقتی نیسب كى يا بندى كوئنرورى خيال نهيل كرست تفيه، و إلى بيقى يه دائے د كلف عقے كه الم شافعی کانجن احادیث مصاعرات کرنا عدم علم کی بنار بر بنیس بلکسی دوسرع تت كى بنار برتها يس مصرف وى أكاه تقد يتنا بخر فقهار مناخرين كاس طرزمل معضقهی احکام کو دوامی حیثیت حال ہوگئی اوروہ دین کی طرح زمان ومکان کی قیود ے بالاتر قرار پائے۔ ظاہر ہے یہ تصوّر تغیر بذیر معاشرہ کا کیوں کرساتھ دے سكاتها؛ چناپخ حبب بعبن علمار كاتشردا ورتعصب قسيح جديد تقاضون كايا قرآن وت کی روح عدل کا ساتھ نہ دے سکا تو تعبی صزات نے جوفلے شریعت سے

. نا استناستھے ، اسے نشریعیت کا نقص قرار دیا اور اسسے نا قابل عمل تصور کیا۔ اس المیہ کی ذمرداری شریعیت یا ائم کرام برنیس بلکه ان چندعلمایر متاخرین برعا مرسی ق جہول نے سیاست معیشت اورمعاشرت سے پیدا کردہ بیجیدہ مالل کونظانداز کرے تشریعیت اور فقہ اسلامی سے مزاج کو سمجنے میں کو تا ہی کی اور مخلوق خدا کے مصالح وحقوق سے تنافل برتا۔ جس کے متبج میں جبیاکہ ہم نے پہلے کہاہے طریقت ور سیاست بزنویت حرایت بن کرسامنے آئے۔ گزشته صدی یک حب شاه عبدالعزیز کے ایک عزیر مولوی عبدالحی نے ایسٹ انڈیا کمپنی کی ملازمت اختیار کی ، تووقت کے ایک سوفی شاہ غلام علی نے شاہ عمالعزیز کو لکھا کہ ان کے ہاں فقرار کی بشینی امرار کی بزن شینی سے بہتر ہے بٹناہ عبدالعزیز نے جواب میں لکھاکہ تنرعی طور بربر ملازت جائز ہے۔ شاہ صاحب نے اپنے مؤقف کی تائید میں حضرت یوسف کی مثال بین کی ، جنہول نے لوگول کی مجلائی کے بلے از جو د فرعون مصریے سلطنت کے . كاروبادمين شركي مونے كے يہے كہا تھا۔ البتة شاه عبدالعزيز نے اس ماازمت کوس کی شرع یں رخصت ہے، عنیت سے خلاف قرار دیا جوطریقت کا امتیازی نشان ہے۔ ۱۲ ۔ ایک دوسرے مقام پیشاہ عبدالعزیز نے تزلعیت اورطر نقنت کے اہمی تعلق پر لکھتے ہوئے کہا:

شربیت دوعنی میں متعل ہے، عام اور خاس ، پہلے عنی (عام) کے مطابق اس کامفہوم یہ ہے کہ د بنی امور میں۔ اعتقاد ،عمل ، اخلاص نیت رحف ہے ، عزیمت ، امر ، نہی ۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے جو کچے مروی ہے وہ شربیت ہے ، لیکن دوسر مے عنی (خاص ) میں شربیت کا تعلق صرف طاہری احکام سے ہے ۔ مثلاً مالی وبدنی عبادا

اورمعاملات ان امور کابیان فقه سیفاق رکھتا ہے اسی امر کو جوفقہ میں مذكورسهد ، طربع تت اورمع فست كم مقابل تصوركرايا گياسهد يسي جن باتون كاتعلق اذروسة عزيمين أخلاق أواب ادرنتيت سه ب وه طريقت ہے،جن کا تعلق اخلاص،عین ایقین سے ہے،حیقت ہے اورجن چیزو کاتعلق امرار اعتقاد کے مکاشفات سے ہے معرفت ہے یہ سب درجا رطرلقیت ، حقیقت ، معرفت ) شرنعیت سے پہلے مفہوم ومعنی میں ال واقعه يه ہے كەشاە صاحب نے شرىعیت اورطرلقیت كى جوتشر يح کی ہے، دہ کوئی نتی تشریح نہیں ہے، عہداول سے صوفیا کے إلى بھی سے تشریح ملتی ہے، مثلاً الوالقاسم تشیری نے کہا ہے کہ شریعیت عبود بیت ہے اور تقیقت مشامدہ شریعیت طاعت ہے، حقیقت نظارہ ، نیکن ابن بیتیہ اور ابن قیم نے اس تقیم کے خلات آوازا طائی اور کہا شریعت تمام حقائق کامجوعہ ہے انہوں نے مزید کہاکیان باتوں کا فیصد مثائخ ، فقراریا حکام نیس، بلکه اللّٰہ کی کتاب اور رسول کی سُنْت کے مگی يه بات اصولى طور برتو درست بتى تكن اس بات كاكيا علاج كمعلمآنے جو بقول بنتم ادراک حقیقت کے بیے جیجے وا ہوں کو بندکر چکے تھے "خوداس تقیم کو قبول کرایا اسلامی روایات می طریقت حقیقت اورمعرفت مبیی اصطلامات کی جوید برانی موتی ای كى ايك برى وجد ببنديا پيصوفيار كاجذبة صدق وصفاا در ولولة ايمان وعزيمت تقا جس سے سامنے علما مِر متاحزین ، بالخصوص علمامہ دربار کا تصلب اور خشک عثمیں علمبر نه مکیس اور به اصطلاحات اسلامی دوایات پس اینامتقل شخص قائم کرنے میں کامیالیس نه مکیس اور به اصطلاحات اسلامی دوایات پس مرور وقت مصحبال شرىعيت كادسيع اور صيح مفهوم نظرون سے اوهبل ہوتاگیا و ہاں علمار کی اجماعی طاقت میں برابراصافہ ہوتاگیا جس کے تعیجہ میں شریعیت کی ترجانی

کاحق صرف انہی کا جصّہ قراریا یا جو حکومت اور دربارے والبتہ نظے ۔ واقع بیہ كەجب غيرعب حكم انوں نے جوعرفی زبان ، قرائن مجید، شننت رسول اورعوب روایات مسے ناآشناہتے۔ اقتدار برقبینہ کیا تواس سے علمار کی بیزنیش مزیم منبوط م وكتى : حكم انوں كى نگاه ، انتظامئ سياسى اور فوجى امور مير رہى اور علمار فقة شرعيت کی تعبیروتشری کے سہا ترجان و محافظ قرار یائے ہے اسلام مکومت میں قاصنی، مفتی اور شیخ الاسلام د مذہبی امور کا سربراہ) کی جیٹیت سے کام کرتے تھے۔ ان کی حیثیت ریاست سے مل زم مونے سے باوجود سرکاری ملاز میں سے کمیں ذیادہ تھی۔ وہ منصرت اینے آپ کو شرعی قوانین کا ماہراور محافظ تصور کرتے تھے بلكمسلم معاشر على عقامً كى صحت ومقم كاكام هي انهول نے استے ذمر لے ليا تحا جس کے علی طور بیمفاسد کا دروازہ کھلا ، فکر ونظر کی صحبت مندعلمی روایات کو نقصان بینچا ، البته معاشرے میں علمار دربار کی اجتماعی طاقت میں مزید اضافہ ہو گیار بول کہ وہ مزمب سے نام پر حکم انوں کی سیاسی قیادت کے بیے کام کرتے تقے جس کا احساس حکم انوں کو بھی تھا۔ اس لئے حکم انوں اور علما مے اجتماعی زندگی میں اپنی قیادت کو باقی رکھنے سمے لیے یہ خومو قعن ' اختیارکیا ، وہ ایک مستقل رسم "كى حينيت اختياد كرگيا . چنانچ جب كهى ايك فراتي نے اپنى ملكت سے با ہرقدم نکالا، دوسرے فراتی نے اس کی سخست مخالفنت کی ۔ مثلاً اکبر نے کھل کرعلما ربرالزام لگایا کہ وہ اقترار میں شرکت جاہتے ہیں ، اور علمارنے اکبر رہے ہیے تہمت عائد کی کہ وہ داکبر، شرعی امور میں ما فلت کرتا ہے۔ اکبر کی فدہبی بے راہ روی کا تذکرہ علمار نے بطے زور شورسے کیا۔ عبدالقادر مدا پونی کا کہنا ہے کہ علمار کی اپنی اخلاقی وفکری لیتی اکبر کی فرہبی گراہی کاموجب بنی حکم انوں

اورعلمارے اس ووایت طرز عمل "سے چکان انتظامیہ کے سرمراہ بی اورعلما تراویت کے ترجان ۔ شریعت کوکوئی گزند بینجا ہویا نہ ، عام لوگوں کو اور خاص کرار باصفا اوراصاب حق کوبرسی آزمانشول سے گزرنا پرا، اور بیعلمارسورہی تقے، جنہوں نے اہلِ عَل كونيجا و كھائے ہے ہے" داروكسن كى آ زمائش ميں والا ، تربعيت اورعقیده کے نام پر سرتشد داور سختی کوروار کھا۔ عالا بکہ صدر اول میں سلم حکومنوں نے اصلام عقیدے کے نام برکھی لوگوں کا محاسبہیں کیا تھا۔عہد اول میں مرجبہ قدريد ، جبريد ، معتنزلد ، ابل سنّت ، ابل شيع ، غرصيكه ان فرقول كاوج و فكرى آزادی پرسب سے بڑی دلیل ہے۔ ماموں الرسٹ پدنے اسینے عقیدے لتی قرآن كو بزوردائج كرنا چالم تواس كے خلاف الم احمد بن عنبل سنے آواز الله ائ ، اس راه میں ا مام کویے بینا ہ مشکلات کا سامنا کرنا بیٹرا ، نیکن حیں استقامیت مہت اور بہادری کے ساتھ وہ ایسے مؤقف پر ڈٹے رہے ، وہ ہماری تادیخ آزادی فکر كى تاب ناك مثال ب مامول الرشيد سے امام احمد كا اختلات ال بات برتھاكم وه اپنے عقیدے کو لوگوں پر مبزور مقوینے کاحق نہیں رکھتا۔ البتہ وہ اس کے حن و قع برآزادان بحسف كراسكتاب يدينا بخرمامون اوراس مح جان نشينون في حبب بعي امام سے خلت قرآئ کو قبول کرنے سے بیے کہا تو امام نے کہا کہ مجھ سے قرآن وسنت سے حوالہ سے بات کرو۔ نیکن جب غیرعرب جابل حکمانوں سے عہدیں علمار کو دریار میں مگدمی ، اور عقیدے کی اصلاح کا کام لینے ذمہ لیا تواس سے علمار حق كو انهى آز مانشول سے گزرنا برا، جن سے امام اب منبل كو واسطه برا تقا ملاع ليقادر برايون في تشيخ الاسسلام ملاعبدالنبي اور مخدوم الملك عبدالتدسلوان نوري كمايك میں تفییل سے لکھا ہے کہ انہوں نے علما پرخت سے کیاسلوک دوا دکھا۔ بہاد امیرہم

صرف دوایک مثالوں کا تذکرہ کریں گے۔ شیخ علائی اینے عہدیں نہ صرف دینی علوم کے ماہرتصور کئے جاتے تھے بلکٹ گوئی وحق پرستی کی داہ پر چلتے ہوتے جان سیاری جان فروشی کی برانی رسم کو تازه کردیا تھا۔ فطرت نے انہیں قرآن نہی کا خاص ذوق عطاکیا تھا۔ وہ اینے فکر کی بلندی اور عل کی پاکیزگ کی وجرسے لوگول میں بہد بیقبول مجبوب تنے ، لیکن پرمقبولیت و مرد لعزیزی مخدوم الملک کو ایک آمجھ نه بھائی ، چنا بخدا منبول نے سلطان سیم سوری کوریکه کرشنے علائی کے قتل براکسایا کہ وہ تحریب مهدومیت کاحامی ہے، اور بادشاہی سے یعضرہ ۔ حبب یہ سوختہ جاں دربارشاہی میں داخل ہوا ، توسُلطان ، امرار اورا بل دربار اس تھے وعظ سے جو بیے خباتی ونیا ، قیات اورعلمار وقت مصعلق عقا، اس قدرمتا ترجوت كرسلطان ار امرار كي أنحول مي آنسو بمرآئے سلطان کی طرف سے کھانا بیش ہوا توعلائی نے نہیں کھایا -علائی کو دكن كى جانب جلاوطن كرديا گيا۔ علائى كے بعد مخدوم الملك، يشخ عبدالعد نيازى کے دریدے آزار ہوا یشخ نیازی پرجی وہی الزام تھا کہ وہ مہدی عقیدہ رکھتا ہے۔ یشخ نیازی، بادشاه کےسلمنے آیا، توسلام عرصٰ کیا، نیکن ایک فوجی نے شیخ نیازی کی گردن حبکا کرکہاکہ بادشا ہول کو یوں رگردن جبکا کرسلام کیا کرتے ہیں ، نیازی نے کہاممیں تو ایک ہی طریقہ آتا ہے اور وہ ہے یادان رسول کا طریقہ ۔ نیازی کوکوڑے لگوائے گئے۔ نیازی کی بشت پرکوڑے برس رہے تھے لیکن زبان پر قرآن جید کا ور دجاری تھا۔ پرور دگار! ہارے گنا ہوں کو معاف فرما اور میں استقامت عطا فرما ، اور حق مے منکروں پر فتح دے۔سلطان نے مخدوم الملک سے پوجیا يركيا كهر الميه ؟ مجھ اور آپ كوكا فركه راج - مخدوم الملك في عالبي كہا، نیاذی سے اجد مخدوم الملك فے علالی كو دوبارہ دربار سى بلایا يسلطان نے

علانی سے کہا کہ اگرتم میرے کان میں کہر دو کہ تمہارا مہدوست سے کوئی تعلق نہیں تریس تہیں جیوڑ دوں گا، نیکن علائی نے سلطان کے کہنے برکوئی توجہ نہ کی ، توسُلطا نے علائی کو مخدوم الملک سے سپرد کرتے ہوئے کہا کہ تم جانوا ور تمہارا کام معنی شاہویت كأكام تمہارے ذمر ہے كيوں كر مخدوم الملك عقائد كى صحب وفياد كابھى محافظ مقا، چنا بخد مخدوم الملك في علائي كواس قدر بيٹواياكه علائي سفيجان عالى أخري کے بیروکردی میکن مخدوم الملک کی آتش حد بھر بھی سرونہ ہوئی ، علائی کی لاگ كولم تقيون كياؤن تكولوا ديا (١٤١) عبدالقا دربدالوني في الذي الديح مين س اندازے اصحاب عزمین کی داشان خون چکال کھی ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ علما یہ درباد سنے شریعت کے نام براہل حق کا خون بہا سنے ہیں کس بےدردی سے کام لیا ہے علمار جی سے بعدریاست سے غیر ملم شہری علمار درباری قهرما نیون کاشکار بنے توبیرا ممل تعجب نیب اسلام اورتشریعیت مفدسہ کی تعید کا یاس کرتے ہوستے عوب حکم انوں نے اپنی ساری کوماہیوں ہے با وجود غیر شاموں کے ساتھ ہمیشہ انسان دوستی، رواداری، فراخدلی اور بان اخلاقی کامطا سره کیا۔ تاریخ نے بیرکسی محفظ ( RESERVATION ) ے اس فیا صاند سلوک کا اعتراف کیا ہے لیکن برصغبریں علمار وربار نے علمت خراسان کی تقلید مین غیرسلون کوذلیل ورسواکنا اینانه می فرنصنه قرار دیا۔ سنبا الدين برني في المعاب كم علما رسلطان المتن سي وتن منيس تف كيونك سلطان غيمسلموں كے ساتھ من الحك روا ركھتا تھا علمار في سلطان سے کہاکہ سندو غیرسلمول کے سامنے دوہی داہ ہیں ،اسلام یا زندگی سسے دست برداری رجب وزیر در بارنے علمار کے سامنے مہندوستان بی سلمانوں

كى سياسى اورا جماعى صورت مال كوواضح كيا توعلما رف كها كه اگرسلطان نيمسر مُسلموں كوفتل بنيں كرسكة توكم ازكم ابنيس دربار سے تو دور ركھے۔ نورالدين مبارك غ نوی نے ببن سے کہا تھا کہ حالیت دین کی ایک علامت یہ ہے کہ جب كسى مند ويرسلطان كى نظر براس قواس كاچېره عصے سے سرخ ہو جائے تاك كا فركوا بني ذِلت ورسواتي كا احساس بهو - ان وا قعات سے اندازه لگايا جا سكتا ہے كہ علما بر دربار كى اكثريت نے انسانی وقار كونتم كرنے كے ليے ابینے مؤقف کو ٹذہب اور فقہا مِمتاخرین کے افکار کوسٹر نعیت کانام دیا اورانیانی و قارسے علق قرآن مجید کی تعلیمات ، رسول اکرم سے اسوہ حنہ اور ائم كرام كے اجتهادات كومتروك تصوركيا اس كانتيجريه نكلاكه خود حكم انوں نے مھی اپنی جہالت کی بنار پر مثر لیویت کو چید منفی احکام قرار دیا اور بیر خیال کیا کہ شربیت نام ہے جزید کی ا دائیگی ، گاؤکشی اور قطع پد کا جہا نگےرنے اپنے سولہوں سال جوس میں فلید کا نگرہ کی فتح پر لکھا کہ جب وہ قلعہ کی سیرکو گیا ، تو قاصنی ، مبرعدل اورعلما مجی اس کے ساتھ نے ۔اس نے شعائر اسلامی اور شرائط محدی بجالانے کا حكم ديا ، جنا نجه اذان ، خطبه اور گاؤكشى كا انتظام كياكيا جب براس نے الله كاشكرادا كيا كيونكه آئ تك ان امُوركو (شعا تُراسسلامی) قليد مي انجام نمين ديا گيا تھا جہانگير نے متربیت کایتصور ، اذان ، خطبہ اور گاؤکشی در اصل علما بر در بارسے ستعارلیا ہے يهال ال امر كاتذكره ولي سي خالى منه مو گاكه حب جهانيگر كے ايك بلندنظ صاحب ج امشع فرمدنے جہانگر کے حکم پرشریوت کے نفاذ کے بیے چارعلمار کی کمیٹی بنانا چاہی تو پننخ احدسر ہندی نے اس بات پرالٹر کائیکراداکیا اورائے نویدوشات قرار دیا ، نیکن اس سے ساتھ ہی میشورہ بھی دیا کہ بیر کام صرف ایک ہی عالم کے

سبردكيا جائے تعنی اگر دوجاداد كان بشتل كميع بانی گئ توعلما ريد كام بنيل كرمايتي كے بمراوع علمار درباد نے جب کمبی ملک میں مشراحیت سے بیے میال مموار کوناچا با توامنول نے شریعت کے نام سے عدل وانصاف کا قیام سیاس امور برغود و فکرکے يد محلب شوري كى مو ترتشكيل جا گيردارون كى اصلاح ، غريب كاشت كارون كاللے و بہبود سے لیے کوئی مفور یا معاشرے میں اخلاقی قدرول کی اشاعت سے لیے انتظامات ، غرضیکه تنربیت مقدسه کی بنیا دول پراجماعی زندگی کوسنراکسنے بيے كوئى متبست اور جامع بروگرام تيارىنيں كيا جيساكہ ہم خلافت رات، يس ديكھتے ہيں، اس كے رمكس انہول نے سب سے پيلے جزير كامطالبدكيا مثلاً جب عالميكر كے عهد مي شريعت كا غلغله البند بوا توعلماء كى درخواست برايك شاہی فرمان صادر ہوا ،حس میں جزید کی ادائیگی اور اس کی شرح کے ساتھ ساتھ بدیمی بیان کیاگیا کرجزیه دسینے والاخود بدل میل کرآئے اور کوسے ہوکر جزید اوا کرے ا در کلکٹریہ کیے: او ذمی! جزیہ دو ؟ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ عالمگیر نے ابنے ایک دوسرے فرمان سے ذرایہ قطع پدکوموقوف کرکے اسے جیل سے بدل دیا تهاوا فقه کایه وه جامدا ورمنفی تصور تقایص شریعت کی صیح تعییر قرار دیا گیا اوروقت نے تبایا کہ یہ تعبیر سلمانوں سے اجماعی مسائل کاحل تلاش کرنے میں ناكام رسى يينا بخرم ديكهة مي كه خود عالمگير جيسے جفاكش ، بها دراوراولوالعزم سلطان کے عہد میں مسلمان معاشرہ بڑی تیزی سے زوال وانحطاط کی طرف بڑھ رلے تھا۔ حتیٰ کہ خود عالمگیر کے اپنے بلیے مرہٹوں سے ملے ہوئے تقے۔ یہ عالمگیر کی اپنی مضبوط شخصیت عقی، جس نے اجتماعی زندگی کی گرتی ہوئی دایوار کوسنی الادے رکھا تقا اليكن بونهي اس كى الكهيس بندسونيس ، معاشرك كى تهديس بهنے والا اخلاقى و

اجتماعی فسا دسب پرعیاں ہوگیا۔اگر تشریعیت صبحے معنی میں نا فذ ہوئی ا ورصحت مند اخلاقی، سیاسی اوراقتصادی بنیادول برمعاشره کی تشکیل کی جاتی تو حکومت عالمگیر کے بعداتی مبدی سے باعی طاقتوں کے سامنے ہتھیادنہ ڈالتی ۔ عالمگرے عہد میں شرع وفقه کا جوجر جاتھا اس کی گونج آج یک مدرسہ وخانقاہ میں سی جا رہی ہے ، نیکن اگر سنجد گی سے اس عہد کی اجماعی زندگی کا جائزہ لیا جلئے توید کہا پڑے گاکہ علما یہ دربار نے سٹر بعیت سے نام پر فقہ کے جذاحکام كونا فذكر سنے پرزور دیا تھا۔ چنا پخہ جزیہ اور گاؤکشی جوعہد اکبری ہیں موقو بخت ديية كية تق ، دواره وجود من آكت اليسي بي فقر كا إيك مستندمجوعه " فقا وی عالمگیری" مرتب کیا گیا ، جو فقه حنفی کی کلاسکی کتا بور کا بخوارتها ، لیکن یہ تعتور کہ عدالت اور قامنی اس سے مطابق ملکی فیصلے کرتے تھے، یا ان کے عدالتی فیصلوں کا یہ ریکارڈ ہے، تویہات میح نیں ہے۔اس کا بنیادی موضوع عبادات اورمعاملات مي فقهارا خاف كا اجتبادات كالذكره ب قاصنی، قفید کی نرعیت ، احوال وظروف کی رعابیت سے جب کسی دائے کو ا بن دانست میں بہتر ہمقا، اسے اختیار کرسکتا تھا پیغا بخرو ہفتی کے فیا وی کو مسترد کرسکتا تھا۔ دہی یہ بات کد دربار کی ساز شول پر قابریا نے <u>سے لیے</u> کو ن<sup>سا</sup> سیاسی ضابطہ وصنع کیا جائے یا انتظامیہ کو بہتر یا عام لوگوں کی اخلاقی زندگی کو صحت مند بنانے کے لیے کیا لائے عمل ہویا نظام تعلیم کوجس سے کہ خود عالمگیر بقول برنیر خوش نہیں تھا ،از سرنواسلام کی اخلاقی اورا نقلابی بنیا دول بر کیونکر تیار کیا جائے۔ غرضیکہ ان باتوں کا کہیں سراغ نہیں ملتا کہ شریعیت کی بنیا دوں برسوساتی میں ایم مکل انقلاب لانے سے لیے کوئی جامع منصوبہ بنایا گیا ہو،

چنانجے عالمگیر کے مرتبے ہی مطنت سے درودلواد بل گئے اور عالمگیر کے جانشینوں ک سیای بھیرت اور علمار در بار کے فقہی تدمر کا تھرم کھل گیا۔ مسلمانون سيمياسى اقتدار سيمكمل خاتمه برتوقع لحقى كدار بابعلم برطانوى ہندوستان میں نی صورت مال کا اوراک کرے کوئی مطوس بروگرام مرتب کریں کے کیونکہ ایک طرن معابثی ابتری ، اخلاقی انحطاط اورعلمی زوال تھا ، دوسری طرف نئے سیاسی اقتدار کی حبویں نئی تہذیب، نئی معامترت اور نیا نظام آ ر إنقاجس كرسامن اجماعى زندگى ك متعلق مبندوستان كريان تصورات حس وخاشاک کی طرح بہررہ ہے۔ تھے اور بڑے بڑے مرعیان علم فضل مہم مہم گتے تے سرتیمرحم اور چندعلما برربانی کے علاوہ شایدہی کوئی و وسراصاحراف بدے ہوئے حالات کا صحے انداؤہ لگانے بی کامیاب رہا ہو۔چنا بخمعالمرہ میں شریعیت کا میدود تصور برابر کا ر فرما<del>ر یائی</del> علمارکرام نے وقت کے تیود کو دیکھتے ہوستے قدیم نظام تعییم کو بچانا از نس صروری خیال کیا اوراسے ایک نہبی فرلینہ تصوركيا. جنائيخ حبب ني اجنبي حكومت في مسلمانون كے خالص مرتبي امور میں مداخلت نہ کرنے کا علان کیا تو اس کا خبر مقدم کیا گیا۔ بہاں یہ ام محاج بیان تنهیں کہ فرمبی معاملات سے مرادع با دات اور نجی زندگی سے علق سترعی احکام سختے مثلاً شادی بیا ، طلاق اورورا شت سے احکام نیکن نجی زندگی سے متعکن مشرعی احكام كوجعي صيح طوريينا فذمنيس كيا كيا-اس كى ايك وجريه على كه فدسبى اموريس قرآن استست كومعياد بنانے كى بجائے فقد عيندمتداول كتا بول كومعياد قرار ديا گيا. اس کی تشریح سے بیے ایک مثال سنیتے ، راسلامی قانون کا بنیادی ماغذقرآن مجیر ہے اور دوسرے درجہ برسنستِ رسول <sup>ای</sup>کن کیا عدالت کوکسی قضیہ میں قرآن و

کی تبیروتشری کاحق عال ہے ؟ یا وہ قرآنی احکام سے علی فقہاکرام کی متعددآرا میں سے سی ایک کواختیا دکرنے کی مجازے ؟ یا اے صرف اس تعبیرکوا ختیاد کرنا ہوگا جے کسی ایک مسلک سے علمار نے اختیاد کیا ہے ؟ قاصى يا عدالتوں كودوسرے امركا يا بند بنايا گيا، لين عدالتيس مشرعى احكام كى وہی تعبیراختیارکریں گی ہے فقت کے کسی ایک مسلک نے اختیار کیا ہے خواہ اس تعبیر سے خور قاصنی کو اختلاف ہی کیول نہ ہو، مثلاً ایک بیوہ نے اینے فاوند کی جائیراد سے ایک سال کے بیے خرجیہ کامطالبہ کیا اوراس مطالبہ کی بنیاد قرآن مجید کی سورة النسار کی آیت نمبر ۲۴۱ پردکھی ،اس آیت کی رو سے بیوہ اپنے مرحوم شوہر کے ترکہ سے ایک سال سے خرجیے کا مطالبہ کرسکتی ہے سکن اس درخواست کویه که کرمسترد کر دیا گیا که قرآن مجید کی په آبیت (۱۲۲) قرآن کی دوسری آیت وراثت سے منسوخ ہو میں ہے۔ برصغیریں برہ عورتوں كوجن مشكلات سے گزرنا بڑتا ہے، اس سے بینی نظراگر قرآن كريم كى دونوں آيات برعمل ہوجا تا ، جیسا کہ تعض علمار کا خیال ہے ، تعنی اسے ایک سال کا حزیمہ بھی مل حاباً اور وراتنت مي سے صديحي ديا جانا ، توبيدام قرآن مجيد کي روح اوراس کي یا کیزہ تعلیمات کے عین مطابن ہوتا ، نیکن اعلیٰ عدالت نے بیوہ کی اس درخواست كومتردكرت بهوئے كہا: ال متن كتب د ہليدوا ماميد) كى بيروى كرتے ہوئے اس عدالت کے لیے لازم ہے کہ یہ قرار دے کر بیرہ اینے خاو ند کی متروکہ جائیاد میں سے صرف شرعی بھتہ وراثت کی حق دار ہے یا وہ حصہ ہے جو بروتے وصیت اسے دیاگیا ہو۔اس سے زائد اسے کوئی حق جائیدادسے خرجہ وصول کرنے کا منیں ہے۔ یہ فیصلہ کرنا ہما دا فرض نہیں ہے کہ قرآن کی دوسری سنورت

(النباء) كي آيات اسم ، ٢٣٢ كي تن كي بإيه اوداما ميه مي مندرج فآدي کے ساتھ کیوں کرمطابقت بیاکی جاسکتی ہے جانین الصولی طورمیم عدالت کے لیے بیجا ئز نہیں ہو گا کہ اس نوع کے معاملات میں قرآن کی آیا سے کی کوئی جدیدتعبیری مبایتے ، جو قدیم اورعالی مرتبت مفسترن کی رائے کےخلاف ہو۔ ايسي اكي بارعدانت عايم ملاق كاسوال بيدا بواكر آيا جرس ماصل کردہ طلاق واقع ہوجاتی ہے ؟ یا طلاق کی نبیت کے بنیرا گرطلاق کے الفاظ ازرا وتفنن بول دبية جائيس توكيا است طلاق تصور كيا جائے كا ، فقه كى مستندكتابول كى روست مذكوره طلاق ، طلاق تصوركى جائيگى - البتمسلمانول سكيبن علماراسے يبحے طلاق تسيم پي كرنے ، ليكن عدالت سنے اس قضيہ میں روایتی مسلک کوترک کرنا مناسب نه جانا اور لکھا " سمیں پراختیار نہیں ہے کہ بہترین مستند کتب میں مذکورا حکام شرع کے خلاف کوئی حدید قانون نافذ كرىي و خواه مؤخرالذكر قاعده مهارى ذاتى رائے میں كتنا ہى موزوں اور منصفانہ ہوئے ان مثالوں سے یہ یات عیال ہے کہ جج تعضِ اوقات خود اینے فیصلے كوانصاف كےمنافی تصوركرتا ہے، ليكن يەفىصلەج نىكى كى كاب كے والم سے دیا گیاہے اس لیے وہ بھی خاموش ہے۔

برطانوی ہندوستان میں جہاں شریعت کامحدود مغہوم مذہبی صلقول میں گردش کرتا رہا وہاں سلمانوں میں ایسے صاحب کر بھی بیدا ہوگئے ، جنہول نے شریعت کو اس کی اصلی حالت میں دیکھا اور کہا کہ شریعت کی بنیادوں پر عدل والضاف اور اقتصادی ساوات کو قائم کیا جاسکتا ہے ۔ اقبال اور الوالكلام آزاد نے اس تصور کو عام کرنے میں نمایاں کام کیا ، حتی کہ ذہین اور الوالكلام آزاد نے اس تصور کو عام کرنے میں نمایاں کام کیا ، حتی کہ ذہین

علمار کی ایک جاعت نے نظری طور بر اُسے قبول کرایا ' اسلام کا قتصادی ا نظام عن اسلام اورجا گیرداری جیسی کتابیل کھی کئیں۔ اقبال نے بانی پاکشان كوقيام باكتنان سيحتى سال قبل صاف طور بريدلكها: روقى كامسكه روز بروز تندت اختیاد کرتا جار ہا ہے مسلمانوں کو یہ احساس ہوجیا ہے کہ وہ اوھر دو سوسال سے برابر (معاشی ) لیتی کی طرف جارہے ہیں ۔ میں اس بیجر برہنجا مول كراكراس نظام فانون كو (اسلامى شرىجيت ) صيح طور بيسمجه كرعملاً نا فذكيا جاتے۔ تواس سے کم از کم ہرآدی کومعاش کا تحفظ مل جائے گا۔ (واقعہ یہے) کہ اجتماعی جمہورتیت کوکسی مناسب شکل میں اس طرح قبول کرنا کہ وہ اسلام کے قانونی اصولول سے ہم آ ہنگ ہو، انقلاب نیں بلکا سلام کی اصلی روح کی طرف تو جاناہے۔" اس خطسے یہ بات صاف ہوئی ہے کہ سلمانوں کے اقتصادی مسأنل كوحل كرنے كے ليے جو بھى اجتماعى قدم انھايا جلئے گا و و نہصرف جائز ہوگا بلکہ اسلامی شریعیت کی دوح سے ہم آ ہنگ ہوگا۔ ا قبال نے اس بات کو تھی صاف کر دیا کہ معاشرے ہیں سرعی قانون کو نا فذکرنے کے بیے کہاں سے ابتدا کی جاتے، اقبال کی تحریروں کی روشنی میں یہ کہنا صحیح ہو گا کہ شرعی قانون کی ابتدار معاشی عدل وانصاب سے کی جاتے۔

بہ نانجہ م دیکھتے ہیں کہ تقیم ہند کے بعد بانی باکتان نے سٹیٹ بنک کی افتتا می تقریر ہیں مغرب کے اقتصادی نظام برکڑی نکتہ جبنی کی اور کہا کہ یہ نظام دوخو فناک جنگول کو جنم دے جا ہے۔ اس یے یہ انسانی سوسائٹ کے ذرد کا درمال نہیں ۔ آب نے مزید کہا کہ ہما وا فرض ہے کہ ہم اپنے مخصوص کے ذرد کا درمال نہیں ۔ آب نے اقتصادی نظام کی تشکیل کریں اور دنیا کے سامنے تھتورات کے مطابق اپنے اقتصادی نظام کی تشکیل کریں اور دنیا کے سامنے

ایک ایسانمونه پیش کری جوانسانی مساوات ا درمعاشی الصاف تے اسلامی تصورات کا آینددار ہو۔اس طرح ومش تھی کامیاب ہوجائے گا،حس کے یے ہم نے برحیثیت مسلمان اپنے آپ کو وقعت کر دیا ہے ،اس طراق سے ہم دنیا کوائن واشتی کاراستہ دکھاسکیں گے۔" یہ کہنا درست ہوگا کہ اقبال اور جناح دونوں اس حقیقت سے آگاہ تھے کہ شریعیت ایک روحانی یا اخلاقی نظام ہی تنیں ہے بلکہ اجتماعی عدل کا قیام اس کامنتہائے نظریے اوریہ كەشرىيىت بىرمىزى كەسرمايە دارانەنطام كىيەقىطعا كونى گىجائى نىي بَے بیشر بیت سے بارے میں اقبال اور ان کے ہم عصرا ہل علم ایک واضح اور عيرمبهم نقطه نظر رکھتے تھے۔ وہ شریعیت کواکیب عامد قانون نہیں ملتے چوں کہ اقبال کی بنیادی تعلیم و تربیت، قانونی اورفلسفیانہ ہے اس سے وہ شربیت سے اسرار ومصالح پرزندگی بجرعور وفکراور اپنے وقت سے معرون اہلِ علم سے تبا دلهٔ خالات کرتے دہے، زندگی کے آخری سالول میں انہوں نے مذہبی فکر کی تشکیل نو میرفکرانگیز لیکھرز دیتے۔جن میں جیٹالیکھڑ اجتہاد" يرب \_اس ليكيريس انبول في بتايا: أعاديث كامطالعه الراور كمرى نظر سے کیا جائے اور ہم ان کا استعال یہ سمجھتے ہوئے کریں کہ وہ کیا روح تھی ،خس سے ماتحت آنحصرت صلی الله علیه وسلم نے احکام قرآنی کی تعبیر فرائی ، تواس سے ان قانونی اصولوں کی دیاتی قدر وقیمیت سے فہمیں مبہت مدد ملے گی جو قرآن کی نے بیان کئے میں " یونکدشرعی احکام کامقصد تہذیب نفس اور لوگوں سے تقوق كاتحفظ ہے، اس يے اقبال نے احكام سے بارے يں كہا: چونك احكام مقصود بالذات نہیں ، اس بیے ص*زوری نہیں کہ* ان کو آئندہ نسلوں کے لیے واب

تھہرایا جائے ،شاید نہی وجہ تھی کہ امام ابوحنیفہ نے جواسلام کے عالم گیرمزاج کو سخىب مجه گئے۔ تقے، إن احادیث کو (اپنے استدلال میں) استعال منیں کیا ۔ ا منہوں سنے اصول استحسال معینی فعہی ترجیح کا اصول قائم کیا ہے ب کا تفاصل یہ ہے كة قانونى عورو فكريس بم احوال وظروت كاتعبى باحتياط مطالع كري ." شربيت كمعبوم ومنشار كومان اوداس عملى دين كيا کیاجائے ؟ تواقبال دوسر کے علماری طرح اس بات کے قائل تھے:"موہودہ وقت بی بلاد اسلامیدی فقر کی تعلیم سنج پر مورسی سنے اس کی اصلاح کی مائے، فقر کا نصاب مزیرتوسع کا محاج ہے اس کے ساتھ ساتھ جدید فقد کا مطالع گہری نظرے کیا جائے۔" ا قبال نے فقہ کے نصاب کو بدلنے کامشورہ اس بيد دياك بعض سلمان شعوري يا لاشعوري طور براسيد اجتماعي زندگي مين ناقابل عمل تصور كرتے ہيں ، وہ يہ و كيھتے ہيں كه تنريعت كى بنيا دول يركسى معى سلمان ملك بي اجتماعي اورافقها دي مسائل كوهل نبيل كيا گيا اوركهين هي مثالي معاشره جو شرایست کانصب العین ہے وجودی نہیں ہے دوسری طرف وہ علماً کے عمود و تعطل کو دیکھتے کہ وہ دنیا وی مسائل سے الگ سینے ہی کو دین داری تصور کرتے میں۔ یہ تا تر عبدید تعلیم یافتہ طبقہ میں عام تھا ،لیکن وہ امر کا اظہار نہیں کرتا تھا۔اس طبقه کی خوش قسمتی کہتے یالمجھا ورکہ ترکی میں کمال آیا ترک عیرملکی فوجوں کوشکسٹ بینے کے بعد ترکی کا صدر من گیا اور اس نے خلافت کی بساط کو پیٹنے کے ساتھ ساتھ ترکی میں تنرعی قوانین کوہمی منسوخ کر دیا اور ان کی عبگہ پرسوئٹٹز رلینڈے قالون کو اختیار کرایا ، جس کی روست ورا تنت میں مرداور عورت کو برابر قرار دیا گیا۔ دوسری شادی پریا بندی لگادی گئی۔ گریا کہ شریعت کا دائر ، صرفت عبا دات مک محدود

کر دیاگیا اور تنہاریاست کو قانون کا ما خذ قرار دیاگیا ،کین ان سب باتوں کے باوجود اسلام کوعقیہ سے کی حیثیت سے اختیاد کیا گیا ۔ بیبال اس بات کا ذکر ہے جانہ ہوگاکہ سوڈان کے ایک ندہبی سیاسی رہنما بینے محمود محموطم بھی آج کل اسی نقطہ نظر کی تبیلیغ کردید میں ۔
تبیلیغ کردید میں ۔

مسلم دنیا کی جدید تاریخ مین کمال اتا ترک کایه قدم اینی نوعیت بین منفرد تقا ا یا ترک سے اس قدم پر مذہبی حلقوں ہیں صعب ماتم بچھگئی۔ اسے کھل کر بڑا بھلا كها گيائين اقبال اور آزاد نے اس الميه كا ذمه دار كمال انا ترك كى بجائے علما بيو اورنسابتعليم وهرايا- مولانا آزادنياس بارسيس لكما: "يداس عقم نساب تعليم كانتبجه تقاحس نے نے انداز نظر كو نظرا نداز كيا اور ان علمار كاقصور تقاج منوزاً فلاطون ا ورارسطو کے درہ کی حاروب کسٹی میں مصروت بیں ۔ دنیا بدل گئی ہے علوم وفنون کہاں سے کہاں مینے گئے ہیں ، فکر ونظر کامعیار کچھ سے کچھ ہوگیا ہے ، ذمہوں سے سانچے کیسربدل گئتے ہیں ، لیکن ہارسے علمار مبنوز این انیول سے یس خور دہ پر قناعت کئے ہوئے ہیں وہ عصرِ حاضر کے مسائل فرسودہ کتابوں سے حل كرنا چلہتے ہيں اور نئے سوالات سے جاب بھی انہی كتابول ميں ملاش كريہ میں۔اس کاعلاج یہ نہیں کہ ہم کسی کوٹر اجلاکمیں اور نٹر صتی ہوئی لا دینیت برصف لجتم بچھائیں ملکہ اصل خابی کو مجعیں، ذمانے سے تقاصوں سے آشنا ہوں، نئے انداز نظر سے وا تعنیت عال کریں ، حدید علوم وفنون کو نصاب میں شامل کریں ، فرہب كے اصل سرحيشوں يك رسائى عالى كريں - تقليد جامرے شيوه قديم كو ترك كريں ، كتاب وسنت كاصل نصوص كوغوروفكركا مركز بنائي . . . . . أكربهم في ايسا کر لیا تو عصر حاصر کی شکانت کومل کرسکیں سے اور لادینی سے سیلاب کوروک سکیں

گے۔ ورنہ ہماری کہنہ دلوارول میں پیرصلاحیت نئیں کہ وہ وقت کے تندو تیز دحارے کو روک سکیں۔ ' اقبال نے مذصرف نصاب تعلیم میں تبدیلی کامطاب کیا بلکه اہنوں نے کمال اتا ترک سے اس قدم کوسرا کا کہ حکومت کی اجازت یے بغیر کوئی آدمی ایک عالم سے فرائفن سرانجام نہیں دے سکتا۔ انہوں نے جوابرلال نبرو کے ایک معنمون قادیانیت 'کے جواب میں لکھا: رہا علماٰ کا لأكنس مهل كرنا ( تركى ميس ) آج مجها ختيار به ونا تويقيناً بيس است اسلامي منه میں نا فذکر دیتا . . . قوم کی مذہبی زندگی ہے مُلاّ وَل کوالگ کرے انا نزک نے وہ کام کیاجی سے ابن تمییہ یاشاہ ولی اللہ کا دل مترت ہے ببریز ہوجا تا۔ موجودہ وقت میں مشریعیت اسلامیہ کو نا فذکرنے کے لیے کون سی را د اختیار کی جائے ؟ اور قوت ما فذہ شرعی قوانین کی تعبیر ونشر کے میں کسی لئے کومستندسیلم کرہے ؟ اقبال نے ان امور پر سنجیدہ کجٹ کی ہے۔ ان کی رائے مین اسلام کا مزاج حرکی ہے جس میں اجتما دانیا کردار ادا کرتا ہے، نیز ریکا ای توانین کا ابک ما خذاجماع بھی نہے ہرجنداجاع ماضی میر بعض بیاسی وجوہ کی بنا پراکیب اداره کی شکل اختیار نهیس کر مایا ، حبسیا که بعض تاریخی عوامل کی بنا پراحتها <sup>د</sup> كا دروازه مجى بند كرنايرا ليكن موحوده عهد مين اجتها د اوراجاع مُوژ كر داراد ا سکتے ہیں اور وہ بیوں کہ" مکاتیب قانون کے انفادی نمائندوں کی قوتِ اجتہا دکو قانون سازمهایی کی طرف نتیقل کر دیا جا جیئے مختفف د مدہبی ، گروہوں کی موجد گی میں آبلی ہی ایک انیا ادارہ بیے جس کی سکل میں اجاع ظہور پذیر ہوسکتا ہے۔ اس طربتی سے ایک عام آدمی جسے ان امورسے گہری دئیسی سُہے، قانو فی مجنوں

فدوات سرائجام وسيسكناني گویا که قانون سازابی مک میں ایک ایسااعلی اواره بینے حس کی تشریح قانونی طور ریسند شار ہوگی اس رائے کی صحت اور وزن سے کے انکار ہو سكنا بينيكن بيال ايشكل بيب اجاع كعيليكسى امريراصحاب لمم وصلكا انفاق ضروری کے والیے ہی اجہاد کے لیے بی خداداد تصیرت،اسلامی تصویر سے براہ راست اگاہی ، فقر کے ظیم سرایہ پر رسوخ وعبور ، حالات وظوف کا گرا ا دراک ،غرضیکه علم سے کسی صورت میں بھی مفرنیں ، یہ امور ایک میں جن ہاری ہالی کے مبروں کی بھاری اکثریت عاری ہوتی ہے۔ کیونکہ آبلی میں رکنیت کی شرط علم نہیں، انتخاب میں جیتے ہے۔ بیعین کن ہے کہ ایک عامل کی طائر آدمی انتخاب جیت جائے اوراکی ٹریھا لکھا وانش مند ناکام ہوجائے۔ السی صورت میں سمبلی کو خلص مدہبی معاملات میں آخری سند کمیون کیم کیا جائے ؟ اقبال سوت کال سے اگاہ تھے، شاہداسی لیے وہ ابی میں علماری نائندگی کے عن میں تھے، حب کہ وہ قانونی تعلیم برنظراً نی کے قائل۔ شایر سبی وجہ سئے کہ ایکسان کے مرحد میں للامی مشاورتی کونسل کی شکیل صروری خیال کی گئی تاکه شرعی امور میں ماہرین کی رائے ابی كے سامنے آسكے ليكن كيا اقبال ما ان كے بہتھ صرعمار اللي كے ہوتے بھوتے ، جيسے كم ُ اجتماعی اجتها و کاحتی دیا جار بائے ، انفرادی اجتها دکے قابل تھے ؟ پیرکهنا شاید بیجے منه ہوگا كه وه" انفادى اجتها د"كيے ميں نہيں تھے۔كيونكه اسلام كى ارتبخ يہ بتاتى كيے كر آج اسلامي فكركاج فيتى سرايه جارب إس محفوظ ب وه ان علمار كرام كفافرى اجتها د کانیتجه بند و دنیا رستی ، جاهلبی اور در بار داری سے الگ رسے - خیانچ اقبال

کی دائے اسی صورت میں ہتر تائج پر منتج ہوسکتی ہے جب کہ خودان کے تفتور رابیت کے مطابق ایک فلاحی، جمہوری اور روحانی رابست وجد میں آئے اور اہلی کی رکنیت اور انتخاب کا موجدہ طریقہ بدل دیا جائے ۔ اقبال نے اجتہا دبر جو زور دیا ہے ، اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس طریق سے آزاد خیالی کی تحریک پر جوان کے خیال میں نیری مسلم معاشر سے میں دہی ہے ، قابویا یا جاسکتا ہے ۔

یماں پر میہ بات بھی بیش نظرر سنی چا ہئے کہ اقبال ایسے اجتہاد کے قابل نہیں حس سے اسلامی فکر کا رست تہ اپنی روایت سے کط مائے ، نہ ہی وہ" مرعیان علم صريد كو جوعر في زبان ، قرآن وسنت اوراسلامي روايات سے الكا ونهين منصب اجتها دیر فائز دیمینا چاہتے ہیں. اقبال اور ان کے ہم عصرعلمار کی تحریروں سے یہ بيتبحه اخذكنا تودىتوار مهوكاكه وهكسي جديفتي مذبهب كي تشكيل كزاجا بيته مين البته یر کہنا درست ہوگا کہ وہ حنفی مسلک سے رسشتہ قائم رکھنے کے ساتھ ساتھ دوسرے فقهی مذاہب سے سے نفا دہ کے حق میں مئیں اور قانون سازی میں قرآن مجی کو جسے وه قانون کی کتاب ( LEGAL cop ) تو قرار نہیں دیتے، بنیادی ادارسی ما خذ مانتے ہیں . اقبال در صل معارشرے کے مجموعی مفاد اور انسانی و قارکے تحفظ کو مقدم دکھتے ہیں۔ اگرمعاشرے کے معاشی یا اجّاعی تعاضوں کے بیش نظر کوئی الیا قیم المانا را عن جو قرآن مجید کے اصواول سے متصادم منیں تو یہ قدم سیحے ہوگا، فراہ یہ قدم قدما کی کسی رائے یافقہی سلک کے خلاف ہی کیوں نہ ہو، کیونکہ" قرآن کے نقط نظر سے زندگی ایک ارتقار ندر تخلیقی عمل بھے حیں کا فطری تقاضا یہ بھے کہ مہرال کو لینے مسأل عل كرنے كاحق بونا جا ہئے۔ ہر حنيد كه وہ اپني بيشير ولسل سے رسمائي سرور حال

## كرسے كى"-

واقعہ یہ ہے کہ تمام فقہی مرارس سے ستنعادہ کرنا اور قرآن مجید کواساسی خذ قراردنیا کوئی نیاموقف نهیں میئے جے اقبال نے اختیار کیا ہولیکن انفول نے حبن ور سے اجتما دیر کھا کے وہ شایدر دعل تھا اس قانونی جمود کا،حب سے لوگول کو بے نا مشكلات كاسامناكرا يل جناني وه شاطبى كے واله سے يا مكھتے بين كر سربعيت كا ننها رنظر بالنج چیزوں کا تخفظ ہے اور وہ میں ، دین ، جان عقل ، ال اور سل-ليكن مئين (اقبال) بير نُوحِيتًا مُون كه كما ارتدا دستُ علّق" مِداية كفتهي قاعد كم اختیار کرنے سے اس ملک میں د ترصغیر) دین کے مصالح کی حفاظت ہوسکے گی ا ا قبال نے کسی فاص فقتی جزئی پرامرام کرنے کے خلاف جوسخت احتجاج کیا ہے اسکی وجروه افسوساک واقعات میں جن کا ذکر خودا ہنوں نے کیا ہے کہ بنجاب میں عجن سمان خواتین نے اپنے البسندیدہ متو ہروں سے رائی کے لیے ارتدادی راہ اختيار كي" و ظاهرين كه ان واقعات كو قانوني حمو د نه حبنم ديا ، اگراحتها د كا دروازه كُفُلا بهوا اوركنجي كم منه بهوكني بهوتي تولوگون كوان مشكلات سي سنجات مل سكتي تقي . بیاں پراس امری طرف اشارہ کرنا ہے جانہ ہوگا کہ بیح اقبال شریعت یا اسلامی تعلیات کی سی تعبیر مریز دورد سے زہیے میں ۔ اس سے بینتی افذ کرا می موگا کہ ان کے بال کلام اللہ کی طرح اس کی تشریح وتعبیر کو دوام حال نہیں ہے اِسی یے وہ جدید تعبیر کے حق میں ہیں۔ ابوالکلام اور وہ علمار جراحبا دیے حق میں توہی شربعیت کی جدید نغیر نمیس بمکی محصے تغییر کے قال میں، اُن کا کہنا ہے کہ مرور وقت

سے اسلامی تعلیمات میں جر تحریف و ترمیم آگئی ہے ، اسے دور کیا جائے ، ان کی مل اور سیح تعبیر کو والیں لایا جائے رہیے جدبیر سائل ، تو ان کو ان کے سیح تناظر میں حل کیا جائے . قرآن ، سنت رسول کا بھی تقاضہ ہے ، علما ر ، شرعی احکام سے والبتہ عقب و حکمت کو مانتے ہیں ۔ اس لیے اختلاف مرکان و زمان سے بیمم بدل بھی سکتا ہے ، جہا نی علما برحق پر بیا عقراح نمشکل ہی سے وار د ہو سکے کا کہ وہ قانون میں حکمت نہیں جو د کے قائل ہیں ۔

واقعه په ہے که برطانوی مندوستان میں مسلمانوں کے اہلِ علم نے جوعلمی و سیاسی خدمات انجام دی ہیں ان سے ان کی گری بھیرت ، مکمت اور تاریخی شعور کا بیته جلتا ہے جنابخہ ہم دیکھتے ہیں کہ شریعیت کو اس کی اصل روح میں ب نقاب دیکھنے کا مشروت انہی لوگوں سے جستہ میں آیا۔ یہ درست ہے کہ مُغلول کے عہد اِنحطاط میں شاہ ولی اللّٰہ حبیبا ندہبی مفکر پیدا ہوا ، جس نے دین و مشربیت کو بدعات ٔ خرا فات اور نو ہمات کی آلائشوں سے پاک صاف كرنے كا بيڑا انتايا۔ اپنے عہد كى ندمبى را ہوں سے مہٹ كرايك نئى راہ اختيار کی رجنا بخدا منول نے مزہبی زندگی کی فرسودہ روایات برکڑی تنقیدکی اتقلید و جمود کی بندستول کو توڑا اوراصی بتقلید کو جاہل ، گراہ اور نا دان قرار دیتے ہوئے کہا: " سرعبد میں اجتہا د فرص ہے ، اس لیے کہ مسائل لا محدود ہیں ، ان میں احکام خلاوندی کا جاننا صروری ہے۔ اور حوکھے ہمارے یاس مطبوع یا مُدوّن صورت ہیں موجود ہے ، وہ نہ صرف نا کافی ہے اس میں اختلات تھی بہت ہے دلائل کوجانے بغیراس اختلات کوسلجھانا ناممکن ہے۔ ان کے پاس کوئی جیجے ندسے اصحاب جود پر تنقید کرتے ہوئے مزید کہا کہ جب ان کے پاس کوئی جیجے ندسے صدیمیت بنی ہے ، جس پر کہ قدیم فقہار کی ایک بڑی جماعت عمل پیرا بھی دہی صدیمیت ہو اس صدیمیت کو قبول کرنے کی داہ میں ان کی تقلید دکا وسط بنتی ہے اور تقلید بھی اس (۱ مام) کی جو خود تقلید نہیں کرتے ہے۔

غرضبکه شاه صاحب نے اسینے وقت کی مدہبی میشوائیت کا جو اپنی نفس پرستی ہیں سرمست بھی ،سخت محاسبہ کیا اور شرلعیت کی حکمت اور مصلحت كوبيان كرية ہوئے اسے لوگول كے حقوق كا محافظ قرار ديا اور اس طريق سے ا نہول سنے برطانوی ہندوستان کے اہلِ علم کے بیاے تجدیدِ دین و تر رہیت کی راه موار کی - بخایخ به کها مبالغه نو موگا که برطانوی مندوستان می تاریخ اور تنسر لعيست كاج گهراشعورا قبال اوران كيم عصرا بل علم كوها وه امني كاجِعته ها ـ بخابخدان کے دماغ میں ایک جمہوری فلاحی اور روحانی ریاست یا حکومت کا صاف اور قابلِ عمل تصورا بحرابه به تصور شاه صاحب اوران کے براہ راست غداترس جان شینوں کے ذہن میں یقیناً نہیں تھا، بلکہ یہ دیکھ کر جرت ہوتی سے کہ تناہ صاحب کی زندگی میں بلاسی کی جنگ لڑی گئی، انگریز ایک نئی اس طاقت كى جنيت سے ہندوستان كے سيٹيج ير منودار بوسئ ، بھرا مدستا ه ابدالی نے جے شاہ صاحب نے ایک خط لکھ کر بلایا تھا۔ یانی بہت میں مرسطوں كوشكست دسے كر أنگريزوں كے ليے مندوشان يرقبعند كرنے كى راہ مموار کردی ، دومهری طرف پنجاب میں مغل انتظامیہ کو اس صدیکے مفلوع کر دیا کہ رنجیت سنگھ اورسکھوں نے آگے بڑھ کر پنجاب پر قبصہ کرلیا ،حس کااعر ان

اب سكوا بل قلم كررسيد من مخضري كرمندوستان انگريز كے قبصنه مي جار باتفا ىيىن شاه صاحب كى تحرىيون مين نى طاقىت كاكىبى ذكرىنيى ملتا ـ واقعدىيى مشاه صاحب كاصل ميأن تاريخ ياسياست نبي بيئ ان كاموضوع فكردين ادرفلسفة شريعبت بهدان كامجتهانه بعيرت محجهر شريعين كي تفيرتشريح من کھنتے ہیں " ججة الله البالغ" میں وہ ایک جگد فراتے ہیں کہ شریعت کی بنياد عالمى اصول ميس يسكن على طور بيرنا فذكرت وفنت بيغير قوم محصا دات و رسوم کو مجی نگاه میں رکھتا ہے۔ تعزیرات اورانتظامی امور میں قوم کی روایات اوراحوال وظرون كالمحوظ ركهنا مناسب ترين طريق كارب كين آبيوالى نسلول بران احکام مصفعلق جندال سختی منیس کرنی جاہئے ۔ شاہ صاحب کی حکیماً تشریح سے پتہ ملیا ہے کہ مشرعی احکام کانصیب العین بلند قدرول کی اشاعت و تو یج ہے۔ سزا برائے سزا شربیت کامقصد منیں ہے جنا بنجہ شرعی احکام کوجاری کھتے وقت معاشرے کے احوال وظروف سے تغافل برتانہیں جاسکتا۔ ۲۵ ایف غرضيكه بم يه كبرر بيص مقے كه برطانوى يېندوستان يس اېلې علم كى ايك عامت وقت کے تقاضول سے عہدہ برآ ہونے کی صلاحیت رکھتی تھی۔ بلکہ یہ کہنا میجے ہوگا که نه صرف رطانوی هندوستان میں مصر میں بھی بیٹنے محدعبدہ جیسے لوگ پیدا ہو كئے تقے جوشر ليبت كے بارے ہيں ايك واضح تصرّر ركھتے تھے ۔ بنتی محمد عبدہ نے جامعداز سراورمسر کی شرعی عدالتوں کی اصلاح سے بیے جو کھے لکھایا قرآن مجید کی تفسیرو تاویل میں جوانداز اختیار کیااس سے بیتہ میتا ہے کہ وہ قرآن اور تاریخ کے مطالعه کے بعدانسانی تمدن کی ترتی و تنزل میں کام کرنے والے اسباب وعوامل سے آگاہ تھے۔ وہ اس امرسے تھی آشناتھے کہ شریعیت کو نقصان کسنے پہنیایا

اورتقلید و تعطل نے اس المیہ بیں کیا دول اوا کیا۔ انہیں اس بات کا احساس تھا، کہ شریبت کو ایک صحت مند تمدن کی تخلیق ہیں اپنا کر دار اوا کرنا چاہئے ۔ چنا نچے شخ عبد سنے جامعہ از ہرا در شرعی عدالتوں کی اصلاح کے لیے ایک تاریخی ربورٹ تھی، جس میں انہوں نے از ہرکے نصاب تعلیم اور عدالتوں کے طریق کا رکو میک تلم مدلنے برا صار کیا اور دلائل و سنوا ہرسے تبایا کہ شریعیت کے بنیادی مقاصد کیا ہیں، اور ان کی روشنی میں مخلوق خدا کی مجالائ کے لیے کیا کچھ کرنا چاہئے اور وقت کے نے مسائل کو بلے نے دوئنی میں مخلوق خدا کی مجالائ کے لیے کیا کچھ کرنا چاہئے اور وقت کے اس راہ پراب چلنے کے میادی میاد اور عور و فکر کی جوراہ اختیاد کی سبے اس راہ پراب چلنے کی صرورت ہے۔

يهال اس باست كاذكر دلجيي مصفالي نه هو گاكه گزشتر صدى ميس اسمالي مايشا والى مصرف علما راز سرست قانون مرتب كرسف كى درخواست كى ، توعلمان استے یہ کہہ کرمستردکر ایا کہ مشرعی قوانین فی مدوین ایک بدعت ہے اورسلف کے طریق کارے خلاف بجب اسمایل پاشا ، علماری طرف سے مالیس ہوگیا تو اس فطعطاوی سے نیولین کوڈ کاعربی ترجمہ کرایا اور اسے مک میں نا فذکر دیا ایا علمار از ہرکے اس مؤتف پریشتے دشیر رصنانے کڑی تنقید کی اور کہاکہ ستربیت کونقصان خوعلمار ہی کے ہمقول بیجاہے۔مصری شرعی عدالتوں كى بدنظمى يحب كے خلاف عبدہ نے مشہور دلورٹ كھى تقى ۔ اور فرانسىسى طرزكى جدیدعدالتوں کے طراق کار بریشن رشیررضا نے ایک الیبی بات مکھی جواہل علم کے لیے جہاں عبرت و تذکیر کاسروسامان رکھتی ہے وہاں عدالتوں کے طرات کارکو بر لنے کی بھی دعوت دیتی ہے۔ شیخ مکھتے ہیں : " لوگول بريه بات عيال برگئ كرجن عالتول بي فرانسيسي قانون كيمطابات

فيسله ہوتا ہے، وہ ان عدالتول مے مقابلہ میں حقوق کی زیادہ محافظ اورانیات ٔ سے زیادہ قربیب ہیں ، جن میں کہ قانون کی بنیاد وحی اسمانی پر ہے حتیٰ کہ جا معتمر ہم کے شیوخ کک ان ( فرنج ) عدالتوں ہیں اینے مقدمات ہے جاتے ہیں ؟ شیخ محدعبده کوعوبی ا دب اسلامی روایات اور قرآن مجید بر جوگهرا عبور و شوخ حال تقا، اس کی بنار بران کی اصلاحی تحرکیب کامیاب دہی۔ نگ نظر علمار کی مخالفت بالآخرختم ہوگئ، اسى كاميابى كايەنتىجى بىئے كەہم ندہبى امورىس ايك اعتدال اور توازن دلیجهتے ہیں اور و ہاں کسی تھیمکمی حلقے میں اس بات سے توحیّ و انکار کی لہرنیں اٹھتی کرسارے نا ہب فقر سے استقادہ کیاجائے ، ان میں سے جوراتے قرآن وسنست اور روح عصرت مطابق ہواست اختیار کرلیا جائے۔ مثلاً أب دومسرے عرب ممالک میں ایک ہی وقت میں دی گئی تین طلاق کو مَوْثِرْتُسِيمَ بِينِ عِلاَ - اوراس قانونی اصلاح <u>سے</u> خلاف کیسی <u>حلقے سے</u> آواز لبند نہیں ہوئی۔ ایسے ہی یہ بات بھی تسلیم کر لی گئے ہے کہ مغرب کے دنیا وی قانون میں بہت کم باتیں ایسی میں جونٹر بعیت مقدسہ سے منصادم ہیں ۔جنامج معاشرے میں عدل وانصاف کے قیام اور انسانی و قارکے تحفظ کے بیے حوجمی اجتماعی قانون تبایا جائے وہ شریعیات کی نگاہ میں جیجے ہے مصریں اس بات پر معیمضمون مکھے گئے کرسنسٹ میں وارد احکام دوطرح سے ہیں بعض ونتی نوعیت کے بیں اور معض عومی ہیں علمار نے اس فرق کو نظرانداز کر کے علمی کھائی تھی۔ ۲۸

پخابخانه علمی مجتول کا یہ نتیجہ ہے کہ آج جامعہ از ہر بیں کلیتہ الشربید کو "کلیتہ الشربید والقانون" کہا جارہ اسبے ادر اس کے کورس میں تقابل قوانین

کامضمون می ہے۔ جدیدمسرکی نہبی زندگی کےمطالعہسے بترحیات ہے کہ ہمارے بال سے ابلِ علم اورمصری علمائے وقار میں قدر ما نگست یائی جاتی ہ قیام پاکسان سے بعثر ابعث کی علمی وعلی تعمیر کے بیام مرکادی اور عیر سرکاری سطح بركيا كيد كيا كيا ور لكها كيا ، هر حيداس امر ميسردست بحث مكن منين ، اس موضوع برکسی البعلم کوکام کرنا چاہیئے لیکن اس متعاہے سے تسلسل کوقائم دیکھتے کے لیے ہم بیال جند باتوں کی طرف اشارہ کرنے براکتفا کریں گے۔ تخلیق یاکشان کے بعدائم پر تھی کہ پہاں نہ صرفت نجی زندگی سے متعلق اسلامی توانین کاازمرِنوجاتزه لیا جاستے گا، بلکه اجتماعی زندگی کو پورسیطور براسلام کی اخلاتی ا دراجماعی قدروں کی بنیا دیراستوار کیا جائے گا۔ سکن بوسجہ ایسا نہ ہوسکا اس کی ایک وجه پیھی کہ ارباب سیاست کی اکثر بہت متصرف اسلام تعلیما کے بنیادی ماخدسے بے بہرہ تھی ، بلکہ وہ اس امرے تھی ناآشنا تھی کموجودہ دور ہیں مادی ترقی نے انسان کی معنوی زندگی کواس حدیک کھو کھلا کر دیا ہے کہ اس بیرخودمغرب سے ارباب بھیرت بیرنشان ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ بیر بھی حقیقت ہے کہ اقبال نے اینا کوئی جانشین منیں جھوڑا۔ اقبال کے ہم عصراور دوست سید یمان ندوی اور شبیرا حدعماً فی کراجی آستے۔افسوس! کہ دونوں جلدی ونیاسے رحضت ہو گئے بھکومت نے اسلامی قرانین کی ترویج سے بیے مختلف عہدیں مشاورتی کونسل مجی بنائی ، جس بی دوایک آدمیول کو جیوا کر کوئی بھی آ دمی ایسانہیں تھا، بیصے برطانوی مندوستان کے دینی وفکری ورشے اور مصرکی ندہبی کا وشول برعبور ہوتا۔ قرآن مجید شریعیت اسلامیرا درسلم روایات کاگهراشعور بروتا ، خود اعما دی کے

ساتھ مال کوان کے صبح تناظریں دکھتا اور خالص علمی نقطہ نظر سے بھانے کی کوشش کرتا ۔ جنابخہ شریعت کی عملی تجیہ میں کوئی مثبت ، مربوط اور جامع منصوبہ تیار نہ ہوسکا اور نہ ہی عدل وانصان کے صول میں ایساصحت مند قدم اسٹایا جا سکا ۔ جسے لوگ ایک انقلابی قدم جانتے اوران کے مقدمات کے فیصلے سالوں کی بجائے مہینوں ہیں ہوتے ، حالال کہ شریعیت نام ہی انصاف کلیے مزید یہ کئی زندگی سے تعلق مسائل بھی پرانی ڈگر پرطل کئے جاتے رہبا ورجب کہ بھی حکومت نے از خود ترسے بھلے انداز میں ان مسائل کو حل کر کھڑی مران وسنت سے روشنی ہائلی تو علما رہی کی ایک جاعت راہ دوک کر کھڑی مران وسنت سے روشنی ہائلی تو علما رہی کی ایک جاعت راہ دوک کر کھڑی مرکبی مثلاً شادی ہیاہ سے ایک حکم یہ تھا :

"اس آرڈی نس کی جملہ شرائط کے مطابات طلاق کو حب بکتیں مرتبہ نافذوموئر قرار نہ دیا جائے ، مطلقہ عورت اور طلاق دہندہ مرد کے مابین دوبارہ نکاح بیں کوئی امر مانع نہ ہوگا۔ اور سابق فا و ندیراس عورت کے صلال ہونے کے لیے یہ بھی ضروری نہ ہوگا کہ درمیان ہیں اس عورت کا نکاح کسی دوسرے مرد سے ہو۔" اس دفعہ کے فلا ن ایک فرہی جاعت نے یہ ترمیم بیش کی مسلمانوں کے جوفرقے اپنی فقہ کی دو سے اس طرح کی بین طلاق کو طلاق مفلط قراد دیتے ہیں ، ان کے حق ہیں یہ طلاق مفلظ دیا تہ خوجی ہی شاد مولی گا دوسرے فظوں ہیں یہ کہنا درست ہوگا کہ اس ترمیم سے اس امر کا اعتراف کیا گیا کہ قرآن وسنت کی شیمے تعیروہی ہوگی جسے ایک فاص مسک اعتراف کیا گیا کہ قرآن وسنت کی شیمے تعیروہی ہوگی جسے ایک فاص مسک اعتراف کیا گیا کہ قرآن وسنت کی شیمے تعیروہی ہوگی جسے ایک فاص مسک اعتراف کیا گیا کہ قرآن وسنت کی شیمے تعیروہی ہوگی جسے ایک فاص مسک اعتراف کیا گیا کہ قرآن وسنت کی شیمے تعیروہی ہوگی جسے ایک فاص مسک

يها ل يه مات قابل ذكريه كتابن طلاق كى شرعى حثيبت بركه وينت کے خلاف ہے ، اوراس سے مفاسد بیدا ہوئے ہیں ، مولانا مودودی مرحوم می لکھ کے تقے لیکن جیب ان مفاسد کادروازہ بندکرنے اوراز دواجی زندگی کومتنکم ورخوش گوار بنانے کے لیے پاکستان میں دوسرے سم مالک كى طرح أيك لبى وقت مي دى كئي تين طلاق كوقا نوني طور برايك طلاق قرار ديا گيار توبعض علمار سنص مخالفت كي جب قانوني طور بريه اصلاحات نا فد ہوکئیں میم بھی معفی صلقوں سے منا لفست برایر ما دی دسی حس سے معاشرے میں ایک انتشار بیدا ہوگیا۔عام لوگوں کو بیته نہیں جینا کہ انتشار بیدا ہوگیا۔عام لوگوں کو بیتہ نہیں جینا کہ انتشار اس صورت حال کا ندازه اس وا قعہ سے لگائیے کہ کراچی سے ایک آ دمی نے سنگ بان کورٹ سے شریعت بنے ہیں اپنی ایک درخواست میں کہا کہ اس کی عبتی کے خاوند نے اپنی بیوی کو ایک ہی وقت میں تین طلاقیں دی تقیں اوروہ عرب کی مُدت بھی بوری کرچکی ہے۔ اب صبحے صورت ِحال کیاہے ؟ کیونکھ خفی علمار نے کہاہے کہ یہ تین طلاقیس مؤثر اورواقع ہوھکی ہیں ، نیکن ایک مع مرسے الم مدسيت عالم في كهاسي كم يه طلاقيس موثر منيس بين واس صورت أل میں عام آ دمی کیا کرسے ورخواست دہندہ نے اپنی درخواست میں بیال اتھایا ہے۔

یمان اس بات کا تذکرہ بے محل نہ ہوگاکہ دسول اکرم ملی التعلیہ وسلم کے عہد مبارک میں ایک ہی طلاق کا دوائ تھا کیو کہ قرآن مجید کی آیت " سے عہد مبارک میں ایک ہی طلاق کا دوائ تھا کیو کہ قرآن مجید کی آیت " الطلاق مر تان "کا یہی تقاصنا ہے۔ ایک دفعه ایک صحابی نے ایک وقت میں اپنی بیوی کو مین طلاقیں دیے دیں ، بھرا پینے فعل پر بیٹیان ہوئے

جب آنحفزت صلی الله علیہ ولم کی خدمت میں آئے ، توآت نے فرمایا یہ ایک ہی طلاق ہے اور وہ رع ع کرسکتے ہیں۔ اس مدیث یاب جرع قلانی نے لکھاکہ اس مسلم میں یہ اہاب ایسی صاحب اور واضح نص ہے جوکسی تا ویل کی محاج نبيل بينانجرانحصن الشعليه ولم نے اس فعل کو قرآن مجيدسے مذاق اور ملعب قرار دیا۔ اور مصرت عرض نے صلالہ کے مکروہ کاروبار کو زنا سے تعبیر کیا ۔ یہ لوری بجن احادیث ہے مجبوعوں ، فقہ کی کلاسی کتا ہوں مثلاً فتح القدير، علما يرحق محمولفات مثلاً ابن تيمير كى فياوى اورابن فيم لا كى اعلام الموقعين ميں ديمي جاسكتى ہے۔اس بارے ميں زيادہ سے زيادہ يركها جا سکتاہے کہ حضرت عرض نے اینے زمانہ میں تین طلاق کی وہارکوروکئے کے ليد سزاك طور براسيمو ترقرار ديا تقاليكن ان كايداجهادى اقدام جهد وه سزا قراد ديتے تھے، مطلوبہ تبائج پر منتج نہ ہوا۔ اس ليے ابعقل و دانش كانقاضا متفاکہ حضرت عرض ہی کی پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے اسےمنسوخ قرار دیاجا آ اورطلاق سے بارسے میں فرآن وسنت کا بتایا ہوا بہتراور آحن طرلقیا فتبار كيا جاتا رينا نجرجب اسه ياكستان مي اختيا ركيا گيا تواس كى مغالفن كى گئ اس تشریح سے مقصدیہ ہے کہ برطانوی ہندوستان کی عدالتوں کی طبرح پاکستان کی عدالتیں بھی تھنی قانون کی تعبیریں جندففنہی آرار کی یا بندہیں ۔خواہ یہ رائے دو سرمے فقہی مذا ہب کے ہاں صبیحے نہ ہو، یا عدالت اپنے طور ہر اس را يربنى اينے سى فيصلے كوا نصاف يا قرآنى احكام كے خلات تصوركرتى ہويترليت قصاله اور مذہبی امور سے متعلیٰ افکار کی بہ زولیدگی اور تقلید وجمود کے سامنے قانون اورانصاف کی یہ ہے۔ یہ دیدنی ہے۔ اس صورت مال براقبال نے

كهاتها: " مندوسًا في مسلمانول كى شديدر حبت يسندى كمييش نظريها ل كى عدالتين اس يرمجور بين كمستندكت فقدين بيان كرده احكام سے الخرات مذكري ، اس كانتيجريه بيه كه انسان توحركت بي به اور قانون عامدوساكن ع پاکستان میں توعدالت کوجند فقہی آدار کا یا بندینا یا گیا اور اگر کسی قالونی اصلاح مسيء علالت كوكوني اختيار دياكيا، توتعض علمار في اس قانوني قدم كوتسين كيا، عبيهاكه يبلے كها جا چكاہے كەمندھ عدالت بين بين طلاق ہے متعلق ایک قضیہ دائر ہے۔ عاملی قوانین کچھ کہتے ہیں ، حفی مفتی دوسری راتے رکھتے ہیں اورا ہلِ صربیت عالم اپنی داستے دکھتے ہیں ۔اس صورت ِحال سیے عام آ دمی بریشان ہے۔لیکن بھارت بیں ایک دوسری شکل بیش آئی کہ کیا نجی زند سے متعلق مهندوستانی عدالت کا فیصلہ قابلی قبول ہے ؛ تعبن علمار نے اسسے قابلِ قبول نہیں بتایا لیکن اس شکل سے سلمان عہدہ برآ کیسے ہوں ؟ اس کے یے کوئی عطوس اور قابل عمل حل جی بیش منیں کیا۔مثلاً تقنیم کے بعد سندوستان كالكه مسلم شهرى مشرقي ياكتنان آگيا اوراكك عرصة كالسند نة توايني بیوی کومغربی بنگال سے دھ صاکر بلایا اور نہ ہی اسسے طلاق دی بیوی سے والد نے حالات سے تنگ آگر عدالت کی طرف رجوع کیا ، عدالت نے تمام واقعا كى دوشى بين نكاح كو فسخ كرنے كا فيصلہ ديديا -اس فيصلہ كوبشكال سے مقامى علماً نے غربترعی قراد دیا کیونکران سے بال فاضی کامسلمان ہونا مشرطسے اس برہوی سے والدَّنے مولانا ابوالکلام آزادست رجوع کیا توانہوں سفے علاکمت سے فیصلہ کوننرعی قرار دیا۔ا ور کہا ان کی مبیٹی عدت کا طے کر دوسری شادی *رسکتی ہے۔* ان جندمثالول سے اس بات کااندازہ لگا نامشکل ہنیں ہے کہ موہودہ وقت

میں شریعت کی تعیروتشری اوراس سے نفاذیس کیاکیا مشکلات بیش آرہ بی بین نیزرید کو آن مجید سے واضح احکام سے بارسے میں فقہ کے کسی جزئی مسلے رکس قدرا هراد سے کام لیاجا آ ہے ، جس سے معاشری مسائل البھ کررہ گئے ہیں ایک طرف تو شریعت سے نام پر فقہ کے حسی جزئی مند پراصراد کیا جا دیا ہے۔ دو مری طرف بعض لوگوں نے اصلاح عقیدہ کو حکومت کا فرض قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ قانونی طور پرایک فاص نقط نظر کو شریعیت کا فرض قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ قانونی طور پرایک فاص نقط نظر کو شریعیت کے نام سے اپنایا جائے۔ اس مؤقف سے آزادی فکر کو جونقصان پہنچے گا اس کام تصور کر سکتے ہیں۔ اصلاح عقیدہ کو حکومت کی سطح پرافتیا رکرنے اس کا کی واقعہ سنیئے۔

مصری قری آمبل نے فردی ۱۹۷۹ء میں دنیائے اسلام کے معروف صوفی مفر تھنے ابن عربی فتوحات مکیتہ کی طباعت روک دی ،کیونکہ شخ و صدۃ الوجود کے قائل ہیں ۔ جوان مدعیان اصلات کی نظر میں بنرویت کے خلاف ، ہے بیکن حب قاہرہ میں علما برخ نے اس نظر میں بنرویت کے خلاف احت کی اور مقالات کھے تو اس فیصلے کو واپس نے دیا گیا اصلات کھے تو اس فیصلے کو واپس نے دیا گیا اصل واقعہ یہ تقاکد آمبل کی ایک کمیٹی نے جس کے جند ممبر شرویت کے بارے میں اپنے خاص تصورات رکھتے تھے ، فتوحات مکیتہ کی طباعت کو دیک کی سفارش کی ۔ جب یہ سفارش اعلی کمیٹی کے باس بہنچی تو اس نے اس مفارش کی جب یہ سفارش اعلی کمیٹی کے باس بہنچی تو اس نے اس مفارش کی جب یہ سفارش اعلی کمیٹی کے باس بہنچی تو اس نے اس مفارش کی ۔ جب یہ سفارش اعلی کمیٹی کے مبر فالباً یہ مفارش کا جائز ہی لیونہ بی اس بیاس جو فالق و مخلوق میں و سنے ہیں جو فالق و مخلوق میں فرق نہیں کر ہے ۔ اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔ فرق نہیں کر تے ، اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔ فرق نہیں کر تے ، اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔ فرق نہیں کر تے ، اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔ فرق نہیں کر تے ، اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔ فرق نہیں کر تے ، اس بید ایسے عالم کی تصنیفات کو بندگر نا ہی مہتر ہے ۔

بہر نوع مصری آبلی نے اپنے فیصلے کو واپس بے کرایک عمّدہ مثال قائم کی۔ واقعہ یہ ہے کہ شریعیت کے نام سے اُب تک جو قدم اعطائے گئے میں یا مطالبہ کیاجاد ہے اس سے نہ صرف عام توگول میں ، بلکہ مرعیان ملم جدید میں یہ شہور ہوگیا۔۔۔ کہ شریعیت چند تعزیراتی فوانین کامجموعہ۔۔ جدید سیاست اور حیشت کے بیاکردہ فنادوعدم توازن کے بارے میں شرىعيت سے پاس كونى متبت بروگرام نہيں، يا اگراسے بياك لارك ِ طور رِیا افتیار کیا گیا تو اس سے وہ سوساملی بریاد ہوجائے کی حسن میلان اورغيمسلمان دونول ميجابست بير گزشته دنول ملايا محدسالق وزيراعظم کے نام سے یہ کہاگیا کہ ملایا ،سعودی عرب ، یا کستان یا ایران منیں ہے جن میں کمسلمان سوفیصدی یا ۸۹ فیصد بستے ہیں۔ ملایا ہیں تقریباً بچاکسس فيصد غير مسلم مجي بيت بين ، سنجي زندگي سے مسائل مثلاً شادي بياه اورورا شرعی طور برطل کئے جاتے ہیں اور اجتماعی مسائل کے یے مضفانہ قوانین ہیں۔ اگرشرعی احکام کے دائرے کو ویٹ کیا گیا اور غیرمسلم آبادی پر بزور لاگو کیا گیا تو اس سے عکب بی زیر دست خونربزی ہوگی۔"

اس بیان سے بتہ جیتا ہے کہ ہماد سے وستوں سنے لاستوری طور بر یہ مجھ لیا ہے کہ نتر بید کہ مخلوط آبادی بیس نتر بحیت پراصرار کرنا نونی تشد د آبادی سلمان ہو ۔ نیز یہ کہ مخلوط آبادی بیس نتر بحیت پراصرار کرنا نونی تشد د کو دعوت دینا ہے ۔ نظا ہر ہے کہ منتر بعت کا یہ تصور ہما دے عہد اِنحلاط کا عطیہ ہے جس کا اس سنر لیست مطہرہ سے کوئی تعلق نہیں ہے جوانسان کے وقاداور اس کی عزت ونا موس کے نحفظ کے نام سے جانی جاتی ہاتی ہاتی ہات یا جس

كامقصدانا نبت كي فلاح اورمعا تشري مين عدل والصاف كاقيام ب اس فکری انتثار کو سے اقبال اور برطانوی مندوستان کے علمار نے دور كرنے كے لئے كام كيا تھا كيو كر دوركيا جاتے، ناكه شريبت كے نفاذكى راہ بوار ہوسکے قواس کے لئے ان ابلِ علم کوٹاکا مرکز ا بڑے گا جواسلام کے بنیادی ماخذسے واقف میں اور قرآن وستنت برگہراعبور رکھتے ہیں۔ ہم يهال براس بات كوهمي صاف كرنا جا سننه بي كرموجوده وقت مي جديد وانش کابول بن اسلامیات کے نام سے وشعبے کام کر رسیے ہیں، و و قرآن وسنت ادرشرلیب مقدسه کی تعبیم سے لئے کا فی سی بی بیا بخراک عربي زبان يرغمور حاصل كتے بغير حنيدانگريزي يا ار دوكتا بيں برط حكر ما سرين بنيخ كارزور كمنة بي افسوس! وه تمناؤل بي الجلت كية بي واقعه يه ہے کہ یہ کام علمارس کا بیدے اور ہمارا ملک ایسے علمار دیا بی سے فالی ہیں سے بوضجيح معنى من عالم دين بي اورشرليت كاسرار ورموزس واقف ألين وقت كاستم ظرافي يرج كه عام اوكول مي وه اوگ علمار كے نام سے بيس بيش مي جوكسى مبحد كيخطيب اور واعطانة وسكتة بي ليكن معارف قرأ نيه اور حقائق ننرلویت کے شنا مانہیں کیے جاسکتے۔

وقت کی بستم ظرافی بھی دیدنی ہے کہ بھے تعیم و تربیت کے فقدان سے آج ہم ذہ فی طور پر مان مقام سے کہیں نیچے کھڑے ہیں جس پرم تا ول اللہ اور بطانوی مندوستان میں کھڑے ہے ۔ فقاوئی عالمگیری میں ادب القاضی کے باب میں مذکور ہے کہ اگر فاضی کسی قضیہ میں دو سرے مربک پر فیصلہ دیے دیے اور برائو تر ہوگا ۔ اس کا مطلب بر فیصلہ دیے دیے ہوئی طور پر اور ترک کا راس کا مطلب بر

ہے کہ خل دور میں بھی فیصلہ ملزم یا مڈی کے ندہ بی عقید سے برنہیں دیاجا آیا تھا فیصلے کا حق صرف قاضی کو ہوتا تھا جو ایک مسلک سے تعلق رکھنے کے باوجود دوسر سے مسلک پرفیصلہ دسے سکتا تھا اور یہ فیصلہ قانونی طور میر نافذ ہوجا آ تھا۔ لیکن آج یہ طراق کار باقی نہیں ہے جس کی وجہ سے لوگوں کو جو پر این نابی بین، ان سے ہرکوئی واقف ہے۔

ببصورت ِ حال کب یک با تی رہے گی ؟ اس کا جواب تو اصحاب بصبرت ہی دسے کیں گے۔ البنداس امرسے ثنایہ ہی کسی کوانکار ہو کہ یا کتال کی فکری علی اور مذہبی نه ندگی میں جوصحت منداضا فینہیں ہوا ،اس کی ایک طری دجہ بیال کا دو ہرا نظام تعلیم ہے۔ ایک طرف کا مجے کی بے مفصد تعلیم ہے جس کا نصب العین کلرک بنیا اور و نیاطلبی ہے۔ دوسری طرف دینی تعلیم ہے حس كانقطة نظروح ففه كوسم لغر كلاسكى فقه كى جند كابول بم عبارت بداكرنا جدر إيسوال كروقت كاكياتقاضا جي منبب كے اصلى حشیوں اکتاب وسنت بنک کیسے رسائی ہو؟ ہارسے افلاقی اور روحانی انحطاط کو کیسے روکا جلتے ؟ ہماری کالسبیکی فقہ کی نشا ندار روایات کیا بئ اور آئم کرام نے قانون سازی میں کس بصبرت و محکت کا نبوٹ ویا ہے؟ شربعیت اور قانون، یا شربعیت اور یکولرلا ( دنیا وی قانون ) بین بایمی کیا تعلق سے؟ شرابیت اورا ضلاق میں کی تعلق ہے؟ یاموجودہ وفت میں شرعی احکام کے نفاذ کے لئے کونسی ترجیجات ہیں ج کیا اس کی ابتداو معاشی واقتصادى انصاف، انتظامى واخلافى اصلاح سيركى جائے يا تعزيات وصدودسے عامم لمان كن مسائل سے دوچار ہي ؟ توان امور

سے ہمارے دبنی مارس کو کوئی سرو کارنہیں۔اس دوسرے نظام نعلبم کانتیج بہ ہے کہ ایک طرف سے ندی مولوی" بعول عبدالباری ندوی قطا را ندر وَطار بساطِعلاربر بنتِطِے نظراً رہے ہیں جن کی اکثربہت قرآن ، فقہ ا ور وقت کی روح کو جا نے بغرشرلعیت کے واحد ترجمان "ہو نے کی دعوی دارہے، دوسری طرف کا بھے کی تعلیم ہے ہیں کی نظری کرسی اور ما دی زندگی برجمی مہونی مہی ً۔ دونوں گر ومہوں بیٹ زمہنی طور برکوئی یکا نگنت نہیں، دونوں کا طرزِ فکر، طرزِ عمل اور طرزِ معاننہ ن ایک دوسے سے يك قلم مختلف ب حيس كينتي مين بهإن سوسائطي دومتحارب ، گرومېول میں تقسیم ہوئی بحق سے نہ صرف مدس کی بلند قدرول کو نقصال بہنے بلكه اجتماعي اور روحاني بحال بب اضافه مبوا - اسلام اور روح تحقيق اسلام اوراً زادی رائے کا نعرہ وحریس سال سے بڑے زور شورسے بلند ہور یا ہے، لیکن عملی طور برجھیق کا نشان نہیں ملیا۔ ہرطرف سنا عاہدے جمود وتقليد كاببره رشاه ولى النّد، نناه عبدالعزيز، سرسبد احمد، شبی ہسببسببان ندوی محمد اقبال اور ابوالکام آزاد نے سلمانوں کے فكرى تضادات كورفع كرفياور شراديت كي تصور كوصاف اور قابل عملِ بنانے کے لئے جو عمدہ اورصوت مندلط کے حجیوٹا ہے ، ہم نے ناصر اس میں کوئی اضا فہنہیں کیا ، بلکہ اس بلندمقصد کو بھی فراموشس کردیا ہے ، مس کے لیے وہ لکھاگیا تھا۔ ایساکیوں ہوا ؟ بریحت بذات خود دمجیب ہے اورسی سخیدہ اہل نظری تحقیق کی منتظر اس تحقیق سے ہیں اینا محاسبه كرنيي مدد ملے گي اور تربيت مقدسه كى روشنى بي ابنے قالانی

مائل کومل کر نے کی راہ ہموار ہوسکے گی اگرہم نے شربیت مقدسہ کو علی طور بر نا فذکر نے کے لئے سنجیدہ علی راہ اختیار نہ کی، تو ا زیر شہ ہے کہ شربیت کی جذباتی تو جیجات اور تعزیراتی تصور فکری انتثار کا موجب بنیں گی جیسا کہ بہلے کہاگیا کہ قرون وطی میں فقہ و کلام کی خشک اور لفظی بنی جیٹول کے خلاف صوفیا رہے بناوٹ کی ،اس طرح اگر آج ہم نے اپنے اجتماعی مسائل کومل کرنے کے لئے کوئی صوت مند قدم ندا مخایا اور دوہ ہے فظام تعلیم کونہ بدلا تو ہماری مذہبی جماعت کو ایک نئی بغاوت ، کا سامنا کرنے کے لئے تیاد رمہا جا ہیئے۔ اس نئی بغاوت یا انقلاب کی کیا فوعیت ہوگی راس کے بارے میں سردست کس قسم کی بیش گوئی کرنا مشکل ہے۔

## ماخذ

ا۔ کتاب العالم والمتعلم، ص ۵، ۹ (طردکن، ۱۳۳۹ه) امام صاحب فرماتے ہیں ،۔

ان الرسل صلوات الله عليهم لم يكونوا على اديان مختلفة ولم يكن كل رسول منهم يأمر قومه بترك دين الرسول الذي كان قبله لان دينهم كان واحداً .... روى شرا ك عهم كانت كثيرة مختلفه.

نیزو کھے ، احدالمراغی کی تفییر قاہرہ ، ج ، می ۱۳۰

٧- سورة الشورى آيت ١١٠

١٠ مورة المائده، آيت ٢٧ ، سورة ص، آيت نمبر٢٧

ار " شرلیت کاتصورا در تکلین " ماید مقاله پر دفیر سمتھ نے اپیح آر .گب (Gibb) کے اعزاز میں تھی گئی ایک کتاب رعربی اور اسسلامی مطالعات ، کھا ہے ، (ARABIC AND ISLAMYAT STUDIES)

ليدك ١٩٧٥.

۵۔ بخاری، کتاب الصوم میں ترائع الاسلام، نسائی، کتاب الایان می ترائع الایا، کے لفظ آئے، کتاب الایان می ترائع الایا میں کے لفظ آئے، ہیں۔ نجم الدین نے فقہ جفریہ میں ترائع الاسلام کے نام سے کتاب تھی۔

۲۰ اسلام کے دورِ اقل می صرت عرف جری کی قوانی سزاک قط سالی می معطل

کردیا تھا۔ یا حفرت عمر من عبدالعزیز نے ہدایا کو جے ربول اکرم ، حفرت الجرکم اور عمر خ فیول فوالیتے تھے۔ حالات سے تعیر و تبدل کی بنا ربر رفتوت و داردیا ۔ عبد حاضر میں الانوال المسلمون سے رہنا مرحوم حن اله خیس نے مصر کی عالت میں یہ بیال دیا کہ صدر ریاست صدود کو موقوف کرسکتا ہے ۔ ملاحظ ہو ، اسحاق موسلی حین کی کتاب "الانوال المسلمون" بیروت ، ۱۹۵۵ میں یہ ۲۲۰

، >۔ السطرق الحکیت فی السیاست الشرعیة ، قاہرہ ۱۹۵۳ رص ۱۹،۱۱۲ حادفقی ایر شیس ۱۹،۱۱۲ حادفقی ایر شیس ۱۳،۱۲ میں این قیم کے الفاظ ملاحظ میول ،

جعلوا الشرعية قاصرة الاقتوم بمسالح الدباد، محتاجة الحفي غيرها، وسدواعلى الفسهم طرقا صحيحة من معرفة الحق والتنفيذ له ... ظنا منهم منا فاتها لقواعد الشرع، ... فلما لاى ولاة الامور ذلك وان الناس لا يستقيم لهم امراً الله بأمر ولعما فهه هولاء من الشريعة أحد ثوامن اوضاع سياستهم شراً طويلاً وفسادا عريضاً فتفاقم الامر وفعد داست دراكه وعنم على العالمين بحقائق المستدراك وعنم على العالمين بحقائق المستدراك وعنم على العالمين بحقائق المستدراك وعنم على العالمين المهاللك مدا

مر ابن قيم: اعلام الموقعين، قاسره، باب الاجتهاد.
 ٩- الطريق المحكمية، صماء " فأى طريق استخوج بها العدل والقسط فهى من الدين، ليست مخالفة له"

- رو محد الفاطرين الرسخ التشريع الاسلامي، قابرة ، ١٩٢٠، ص ٣٣٣. (كرخى كو الفاطرين : "كُلْ آية تخالف ماعليه اصحابنا فه حصد موقلة او منسوخة ، وكلّ حديث كذلك، فهو موقل ا و منسوخ "
- ار طبقات الشافعة الكبرى، ج ۴۰س ۲۰۸ وعبدالله بن يوسف بيني الشيخ الدمحمد البحيني ، سببكي ني لكها جد:

عنم فیہ الکتاب علی عدم التفسیر بالمذاهب وانه یقف علی مورد الاحادیث لا بتعداها و بتی جنب جانب العصبیة المذاهب سکی نے شیخ بونی کے بار سے میں لکھا ہے کہ اگر رسول اکرم برنبوت ختم نہ ہوگئ ہوتی رہ تھی بیغیر ہوتے روا قعہ یہ ہے کہ جوننی جیسے اصحابیم کے اجتما د برشاید کی کو کلام ہو۔

۱۲ فاوی شاه عبدالعب زیز، د بلی، ۱۱۳۱، سے ۱ ص ۹۱، ۹۲

شاه صاحب نے انگرین ملازمت کی شرعی اجازت بیان کرنے کے بعد کہا:
ای است آ اپنے تعلق بشریعیت دارد ، آم آ اپنے تعلق بطریفیٹ دارد ہیں ترک و کتے رہے و اختیار فقر و ترک مکاسب درطریقت برکسے می شود کہ باختیار نود المتناز می است از محوا المتنازم ایں ترک کردہ باشد . . . . با مجلد کسب و تعلق رخصت است از محوا طریقت نیست . . . آر سے ترک د کتے بید دریں طریقت عز بمیت است "

۱۰ ایضا، ج اص ۱۲۳.

۱۳ مرحم ابوالکلام آزاد کاکہاہے: علمار فقہاکا وہ مخصوص وشعارف گروہ ج اسلام کے نظام جاءت کے انقراض کے بعد بیدا ہوا۔ قرآن کی آیت داولوالام کامصداق نہیں ہے۔ خطبات آزاد، دہلی، ۱۹۵۹، ص ۸۸ (بنگال خلافت کا نفرنس ۱۹۲۰ رہیں ایک نقریر) کا غوالی نے بھی اچیا رمیں میں تکھاہے، دیکھنے کما لبطم اسلام میں ایک نقریر) کا غوالی نے بھی اچیا رمیں میں تکھاہے، دیکھنے کما لبطم اسلام نے کا باہمی مخالفت کو شیخ محداکرام نے کلیدا (C HARCH) اور ریا دیا ایک محدقوار دیا ہے اور تغییل سے بتایا ہے کہ دونوں ہی راکبراور علما ہو دربار) دنیا طبی کے نما زدے تھے، ملاحظ ہو ، رود کو فرز، لاہور، ص ۹۹۔ (اکبری عہد)

١٩- منتخب التوارسيخ اككته ١٨٩٨، ح اص ١٩٣٠ م. ٨

اصل بات یہ ہے کہ علائی نے مجرے درباریں ہے نباتی دنیا ہر تقریم کرتے ہوئے علمارِ دربار کے لئے یہاں کک کہہ دیا کہ غلافات ہر بیٹینے والی مکھی با دشاہول کا طواف کرنے والے علمارسے کہیں بہتریہ ۔ در مکس کہ برقا ذورات نشین برت برتراز علما کر در ملوک وسلامین را فیکہ سہمت نود ساختہ اند . علائی کے اسس تنصرہ کو مخدوم الملک نے معا ف شیس کیا ۔

ما يكتوباتِ المام ربانى، وفتر اول كتوب نبر ۵ وط زول شور)

۱۸ ر مرزا محرص معروف علی محدخان : سراکت اتحدی کلکنز، ۱۹۲۸، ص ۲۹۹ ، ۱۹۲ (مرتبرسید نواب علی)

١٩ر الضارص ٢٤٨

۲۰ ملک محد جعفر: پیکستان میں اسلامی قانون کاستقبل ، پنٹری ، ۱۹۵۱، می ۲۵٬۲۲۷ بر ملک محد جعفر: پیکستان میں اسلامی قانونی طور برکیا مشکلات حاکل ہیں ؟

واضل مولف نے گہری نواسے ال مشکلات کا جا کڑہ لیا ہے۔ فقہ اسلامی کے سبخیدہ طالب عمل کو اکس کا مطالعہ کرنا چا ہیں ہے۔

١١. الضاً، ص ٣٣

۲۲ اُردوی شایریه بی کتاب تھی بھی مولان حفظ الرحان مید باروی نے سنجدگی سے اقتصادی مسائل پر لکھا اور صدر اول بین ملانوں کے اقتصادی نظام ریجات کی ۔

۳۷۔ یہ کتا ہچے مولانا مناظرات کی کا نی کے قلم سے ہے۔ مولانا مرحم نے جاگریہ واری نظام پر تنقید کرتے ہوئے علیا رمت قدین کے افکار کو پیشس کیا ۔ ان دونوعلم ار نظام پر تنقید کرتے ہوئے علی مقام سے اہلِ نظر آگاہ ہیں ۔

۱۲۹۰ مصفی شرح مُوْطا، د بلی ۱۲۹۳ هـ، ص ۱۲ ( اجتها و دَرَبرٌ عِصرفرض ست ، بجمت آن ست که مسائل کثیرة الوقرع ، غیرمحصورندٔ و معرفتِ احکام کهی درآنها و آنها و البخ مسطور و مدون شده است ، غیرکا فی درآنها اختلافِ مسیار که مدون رجع با دله حل اختلاف آن ننوان کرد ، "

۱۷۵ التنهیات الالمیت، ۱۹۳۱، ۱۹۳۹ شانع کرده مجلس به ۱۷۵ شانع کرده مجلس به ۱۷۵ شانع کرده مجلس به ۱۹۳۸ شانع کرده مجلس به ۱۹۳۸ شانع کرده مجلس به ۱۳۵ شاندگی اسس مجارت کامکنل ترجد دیا ہے۔ ۱۳۵ شاریخ الاست فرالا مام عبده ، قاہره ۱۹۳۱، ۱۳۵ ص ۹۲۰ میں ۱۶۰ سازه ۱۲۰ سازه ۱۹۳۱ میشیخ رشید دخا، شرعی عالقل کی پنظمی میر دیکھتے ہیں :

" ظهوللنا ي بالاختباراً ق المحاكم التى يحكم فيها بقافون فون ا أضمن المحقوق وأقرب الإفصاف من المحاكم الق تسند شوايتها الى الوى السهاوى به حتى كان شيوخ الازهر بيحاكمون اليها! واتعربه بص كرعمر حافر مى معركى مذهبى زندگى ، جامع از برك عليمى دفار ، فرى عدالتول كى كارگذارى اورشيخ عمد عبده كى مذهبى توليمى خدات بريك بن مرايخ الاستاذ الالمم) ايم ستندا قرميتى كافذ به منه الله المام) ايم ستندا قرميتى كافذ به منه الله الله المام) ايم ستندا قرميتى كافذ به منه الله الله الله المام) ايم ستندا قرميتى كافذ به منه الله الله الله المام ايم ستندا قرميتى كافذ به منه الله الله الله المام المنه ستندا قرميتى كافذ به منها الله الله الله المام المنه ستندا قرميتى كافذ به منها الله الله الله الله المام المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المنه المنه الله الله الله المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه ا ۲۸ عبر کیمیمتولی، ڈاکٹر: مباوی نظام انھیم فی الاسلام، اسکندریہ،۱۹،۱۳، ۱۹ میسی ۲۹ ۔ ترجان القاّل ، لاہور، جولائی ۴۹ ۱۹ ر، ص ۱۲۱، ۲۲ ۳۰ ۔ روزنام دمشرق لاہور، ۲۲۰ اکتوبر ۱۹۷۹ ر

اسر ملفوظات آزاد، دلمي ، ١٩٥٩، ج اص ١١١ (مرتبه محداجل)

یهاں پر بہ بات قابل ذکرہے کتھسیم سے بیدے نیاح کی راہ بیں حاکل افرنی دننواریوں سے جوسئیس صورت بدا ہوگئ تھی اسکے حل کے لئے دائین اور تھا ندھون کے ملمانے ایک کنا ہج کھا ، جو مولا نا انٹرف علی تھا نوی کی نظر تمانی کے بعد الحیله الناجن و للحلیله العاجن ، کے نام سے دیوبند ہی سے نشائع ہوا ، اس بی یہ موقف، اختیار کیا گیا کہ ندھوف قاضی کام ملان فروری ہے ، بلکہ مقدمہ کی کارروائی بھی ملمان ہی لکھے ، ورزم کم قاضی کا فیصلہ صحیح نہوگا نیزیر کہ جبال مہمان قاضی نہیں بی و مال گاؤں یا شہر کے حززم ملان ابنی بنجائت بنائیں ۔ یہ بینچا تیت قاضی کے قائم مقام تھور کی جائیں گی۔ الباکر نا علار ما لکیتہ کے بال جائز ہے ۔

اس کے علاوہ ۱۹۲۱ رہیں سرشاہ کیمان مرحد کی صدارت بی ایک کمیٹی بنی ، بسی مرحدم سید کیمان ندوی مفتی کفایت الله مولانا نیم الدین مرادآبادی اور ولاکوشفا عت احمد خال ممبر تھے۔ کین کمیٹ کے ممبر کسی کی رائے پرمتفق نہ ہوسکے۔ اس کمیٹی نے اپنی راپورٹ بیں تقریباً وہی موقف اختیار کیا ، جو اکھیلہ الناجزہ بی اختیار کیا کی ۔ مرحم سید کمیان نددی نے بڑے در د سے مہلان خواتین کی ہے بنا ہ منز کلات کا ذکر کیا ، لیکن ان سے عہدہ برآر کیے ہوں ؟ اس کے لئے کوئی متفقہ مطوس حل تلاش نہ کی جا سرکا کیونکہ نکاح ، ہوں ؟ اس کے لئے کوئی متفقہ مطوس حل تلاش نہ کی جا سرکا کیونکہ نکاح ، ہوں ؟ اس کے لئے کوئی متفقہ مطوس حل تلاش نہ کی جا سرکا کیونکہ نکاح ، ہوں ؟ اس کے لئے کوئی متفقہ مطوس حل تلاش نہ کی جا سرکا کیونکہ نکاح ،

طلاق بسنے کے معاملات میں جے کا سمال ہونا حروری ہے۔ اگر حالات کی تنگینی

بس کا ذکر مروم سیرصاحب نے فرایا ہے ، سے بین نظریہ نترط حذف کردی
جاتی تو میسلمان نواتین مذکلات سے بیج سمتی تھیں۔ اوں تطرا آ ہے کہ سیدص بین جیبا فاضل اور صاف دماغ انسان بھی ایک فقہی روایت سے جرکے ساسے لینے
آپ کولے بس با ناہے تعفیل کے لئے دیکھے "نگی صورت حال کی ایک برانی دساوید" ،
معارف اعظم گراھ ممئی ، ہم ۱۹ ریجمعیت علمار سند نے بھی بہی موقف اختیار کیا۔

یہ امر باعث تعجب ہے کہ دایوانی مقدمات میں توکسی بھی جے کا فیصلہ قابل تبول ہوں ہیں والے بین موقف انسیار کیا۔

یہ امر باعث تعجب ہے کہ دایوانی مقدمات میں توکسی بھی جے کا فیصلہ قابل تبول نہیں ۔ ایک ہی عدالت کے

یہ امر باعث تعجب ہے کہ دایوانی مقدمات نیں توکسی بھی جے کا فیصلہ قابل تبول نہیں ۔ ایک ہی عدالت کے

ہارے میں جس کا تقریف مسلم سیاسی طاقت نے کیا۔ یہ موفف شکلات کوکیوں کر

عمر کرسکتا ہے "جمعیت عمار کیا ہے" ، دیلی جے ۲ ص ۲۳۲ کا میں بہت اس

ہرا۔ روزنا مہ الا سرام ، قاہرہ ، ۲۲ فروری ،۲ ماری ۱۹۲۹ راسمبلی میں یہ بہت اس

ہرا۔ روزنا مہ الا سرام ، قاہرہ ، ۲۲ فروری ،۲ ماری ۱۹۲۹ راسمبلی میں یہ بہت اس

ہرا۔ روزنا مہ کا قاہدہ میں تا جرا مصری وزارت تعافت نو حات مکنہ کا حسد خوصوت کوئر میں کرنے اور اسمبلی میں یہ بہت اس

روزنا مدالا برام ، قابره ، ۲۷ فروری ۲۰ فاریح ۱۹۰۹ را جمبلی یک یه مجت اصل کنته بودی که قابره ین آرج کل معرکی وزارتِ تفافت نقوحات مکیته کا جدید خوصور ایرتین شاکع کدرم بے راسی تن ب کی ۶ جدیں جعب یحیی ہیں اور اہل علم سے خواج وصول کر یکی ہیں۔ اس طباعت میں معرکی وزارتِ تفافت کومتاز محققین کا تعاون حاصل ہے ۔

FAREAST ECONOMIC - ملاحظه بو مترق بعید اقتصادی رایدیو، ۲۳ (R & VIEW) ۱۹۲۰ فوبر ۱۹۲۳ م ۲۳۰

## بح د صوبی صدی جری کی تعبن ارد و نفاسیرکا جائزه

## صغيرحسن معصومي

برصنی کی قیم سے بہر شہ ملانوں کواس بات کا احساس برحیلا مقاکہ قرآن اور اسلام سے وربوجانے کی وجہ سے سلانوں کی بوت وعظمت خم بود ہی ہے۔ اس پراشوب زطنی می فیلید ورسی جو در تقیقت نطر نیم می فیلید ورسی میں برو در تقیقت ابنی و ذا دارا ندسیا سن سے میں میں ملور پر برطانوی تسلطیں آنے سے بی گئی تھیں، ابنی و ذا دارا ندسیا سن سے میں میں میں برائی نظام سے اوجیل رہا کو شابان فلی میں جہ ان نظمی، فلے اصول فقہ، اصول فقہ، فقاوی اور عربی نفست کی کا بین قعنی ف کی جاری تھیں، وہاں مدیث و تفسیری کی گئی دولت کم جدوج مدنیوں کی جاری تھی ہے۔ شاہ ولی التد دبلوی سے بہت پہلے موالانا شمس الدین دولت ابادی سنے فارسی ذبان میں پورسے قرآن مجید کی تفسیر کمی تھی جس کا ذکر برمواتے ہوئے ام اسے فہرستوں میں ماتے ہے، شاہ ولی التی نے اپنا فارسی ترجم فی الرجان کے نام سے شالئے کی ، اور جب فارسی کا دور خم ہوا، قوشاہ رفیح الدین اور شاہ عبدالقا در نے اُرو و ترجم

واكرمعموى، جامعه اسلامير، بهاول إورين شعبه إسلاميات محدمر ماه اود پروخسري

الوگوں میں عام کیا ، شاہ عبدالقادر نے مختصر فوائد کے نام سے سب سب بہا اُردو تفسیر سے اس مرزمین کو نوازا - اس مرزمین کو نوازا -

بیسویں صدی سے افاز میں سیاسی تو یکیں رونما ہونے گئیں توطماء، مسلانوں کا طمی
ترتی کے بلیے طرح طرح کی خصوبے بنانے گئے۔ ایک طرف علماء نے دارالعلوم دیو بندا
کی بنا ڈالی تو دومری طرف مولانا مملوک علی سے ایک دومر سے بناگر دنے علی گردہ سلم کا لج
کی فدمت کے بلیما پنے کو و قف کر دیا ، اس کا بج نے بعین سلم ایو نیورسٹی علی گردہ ، کے نا کے
دنیا میں تنہرت یا ای کی کھنو، وامپود ، کا نبور ، کلکتہ اور دکن میں علی مرگرمیاں نیز سے تیز تربوتی
گیش ، جن کا جائزہ ہما رہے عنوان سے ضارع ہے۔

اس عبد کے نمایاں اُرد وکا موں بین فسیرتقانی ہے، جسے مولانا عبدائی مقانی نے شائے کوایا، اس تفسیری مرف و نوکے کے قطء نظر سے اعراب، ترکیب اور لغت کی تشریح کا فاص اہم کیا گیا۔ شائ زول، احکام اور عقائد کی تفصیل کے ساتھ ساتھ یہود یون فیلزیو فاص اہم کیا گیا۔ شائ زول، احکام اور عقائد کی تفصیل کے ساتھ ساتھ یہود یون فیلزیو اور شرکین کے افکار بر بھی بحث کی گئی۔ مقدم میں اصواتی فسیر کے سائل بیان سکتے گئے ہیں، ان خصوصیات کی بناء پر ریتفسیر طلب اور شائقین ملم کے بیے نہایت کار امد ہے۔ بیسویں صدی کی دو سری دائی میں سلمان، مولانا ابوالکلام آزاد کی جا دو بیانی سے مسور موکور دہ گئے، ان کے مفتد روزہ و البلال ور ور البلاغ سے ساتھ ساتھ فرآن نجید مسور موکور دہ گئے، ان کے مفتد روزہ و البلال ور البلاغ سے ساتھ ساتھ فرآن نجید کی تفسیر و تشریح سے بھی گہرا شغف برا برد ہا ، جس کے نتیج میں ترجان القرآن جیسٹی مرافاق تفسیر و جود میں آئی۔

تفسیر و جود میں آئی۔

ترجمان القسران

مولانا ابوا لکلام آزادنے ۱۹ ۱۹ میں اپنی تفسیر ترجان انقسران کے انتساب

سے یہ اس عزیب عالم دین کا انتخاب کیا ہو قندهار سے بیدل مل کرکوئٹ پہنچا، وہاں سے آگرہ اور آگرے سے سے بیدل مل کر البخی پنجا، اورعشاء کی نماز کے بعد جب مولانا سے ملا اور ابنا حال تبایا تو مولانا نے ان سے کہا" افسوس، تم نے اتنی معید سے کیوں برداشت کی ہے" تواس عزیب الدیار دِلدادہ علم نے جواب دیا اس یے کہ آپ سے قرآن مجید کے بعد من مان سے محدول میں سنے البلال اور البلاغ ، کا ایک ایک میں موف پڑھا ہے "ان کے تعلیٰ ولانا مزید کھتے ہیں ۔

"يشخص بيند دنول يم مفهرا اور بهريكايك دابس ميلاكيا ، و هيلت وقت اس عين بين ملاكراسيانديشه بخفا ، مين اسي وابسي كيمصارف كي يلي روبيد دول كااور وه نهين جابه تا مضاكراس كا بارمجو برداك اس في تينياً وابسي مي هجي سافت كا براحم صد بيدل طي برگا"

مجھ اس کا نام یا دنہیں ، مجھ میھ جہیں معلوم کہ وہ زندہ سب یا نہیں ، لیکن اگرمیرے ما فظنے کوتا ہی ندکی ہوتی ، تو ہیں بیرکتا ب اس کے نام سیفسوب کمتا ''

ترجان القران کا دیبا بیرهیتی (۵۶) صفحات برشتل ہے، اورسورہ فالتح کی تعنیر دوسور الطصفحات برشتل ہے۔ دوسور الطصفحات برشتر وع میں فہرسرت مضامین صفحہ ۹ سے ۱۳ یک بھیلی ہوئی ہے۔ جلداق لیر تیفیہ پرسورہ فالتح کے علاوہ سورہ لیقرو سے سورہ انعام سے آخر تک کی تفسیر با نج سو دس صفحات میں مطبوع ہے۔ ہرسفی کے متروع میں قرآن مجید کی آیتیں ہیرتر جمہ اور دیرج ہیں ۔

اس تفسیر کھے میں ولانا او او کوبڑی و حانی اوبتوں سے گزدنا پڑا اسسیاسی مرکز میوں کی وجہ سے کو دنا پڑا اسسیاسی مرکز میوں کی وجہ سے ان کے تفسیری مودسے و مرکز میوں کی وجہ سے ان کے تفسیری مودسے و کا غذات بار بارصبط کیے گئے ، بو کہ میں واپس کئے گئے ، کبھی نہیں ، گرمولانا کی بے قراد اور اولوالعن م طبیعت نے ان کی بار بارنیا مسودہ تیار کرنے برا کا وہ کیا۔ وہ چاہتے تھے کے مسلمانوں

كوقران يحيم كي تعليهات سيدوشناس كائيس تاكه وه ان كيمطابق عمل كرير، مولانا قوم كوصولا مواسبق ايك باديم باديم

قرآن کے مخاطب وہ سید سے سا دے لوگ تھے جوفطری ذوق رکھتے تھے ان کو قرآن کے مخاطب وہ سید سے سا دے لوگ تھے جوفطری ذوق رکھتے تھے ان کو قرآن سی من من من بیش نہیں آئی ۔ اوراگر کوئی مشکل پیش آئی تو پی غمر براسلام مستی النّد علیہ وستی کی فعدمت میں ما حزم وکرا پنا شک وشبہ دفع و فع کر لیستے تھے۔

عہددسالت سے بعدلوگوں نے اپنے اپنے زمانے سے علوم وافکار سے متاثر ہوکر قرآن کو سے می کی تو مفسور کی تابع کے مسلور کی اسے مقال کیا۔
ایات کی وصنا سے توکیا ہوتی ، ان سے فہری کو مجھنا بھی وشوار سے وشوار ترموتا گیا۔
مولانا آزاد اس بارے میں بالکل میرے فرماتے میں ، ۔

وور مورت حال فی الحقیقت مسلمانوں کے عام دماغی تنزل کا قد تی نتیجیتی انہوں نے جب دیمیں کہ قرآن کی بلندیوں کا سائھ نہیں دیے سکتے تو کو شش کی کہ قرآن کو اس کی بلندیوں سے اس قدر پنچے اگارلیں کہ ان کی بستیوں کا ساٹھ دیے سکتے کو کو شروری کی بلندیوں سے اس قدر پنچے اگارلیں کہ ان کی بستیوں کا ساٹھ دیے سے دو اس اگر ہم چاہتے ہیں کہ قرآن کو اس کی حقیقی شکل ونوعیت میں دکھیں تو خردی ہے کہ پہلے وہ تمام پر دیے مٹالیں ہو مختلف عہدوں اور مختلف کو شوں کے خارجی و تران ہی سے کہ پہلے وہ تمام پر دیے مٹالیں ہو مختلف عہدوں اور قرآن کی حقیقت خود قرآن ہی کے صفحوں میں تلاش کریں ''

تفاسیر بردائے زنی کرنے سے بعد مولانا نے "تفسیر بالائے" کی وضاحت کی:
"تفسیر بالدائے کا مطلب سمھنے میں لوگول کو نفزشیں مہوئی ہیں ۔ تفسیر بالائے کی مما نعت سے کام نہ لیا جائے مما نعت سے مقصودیہ نہ تفاکہ قرآن سے مطالب میں عقل وبصیرت سے کام نہ لیا جائے

کیونکہ اگریبطلب ہوتو بھرقران کا درس و مطابعہ بے سود ہوجائے ، مالانکہ قرآن کا یہ حال ہے کہ اقل سے لے کر آخر تک تعقل و نفکر کی دعوت ہے ، اور ہر بی مطالبہ کرتا ہے کہ " افلایتہ برون القسد اُن ام علی قلوب اقفالہا " ( ۲۲ – ۲۲) دراصل تفییر بالائی ہیں " رائے " نغوی عنی میں نہیں ہے ، بلک " رائے " مصطلح مثار عادلاً اس سے قصو دائی تفیر ہواں سے نئے کہ خود قرآن کیا کہتا ہے ، بلک اس سے قصو دائی تفیر ہوئی واسے نئے کہ خود قرآن کیا کہتا ہے ، بلک اس سے قصو دائی کی فیر میں ماری کوئی مظیم ای ہوئی واسے کیا جا بہتی ہے اور کس طرح قرآن کو کے بلک اس کے کہ جاری کوئی میں ہوئی واسے کیا جا بہتی ہے اور کس طرح قرآن کو

کھینے تان کراس کے مطابق کردیا جاسکتاہے "

يهان مولانا تين طرح كى مثالين بيش كويت بين -

- ۱ مثلاً علم کلام کے بمسائل سے بحث کرنے والے اچنے اچنے نہیب پرقسراً نی نصوص کی جہتے میں بڑھے اور کسی نہیں ایست کو اچنے مذہب کاموئیر و کھانے مصوص کی جہتے میں بڑھے گئے ۔
   کی کوشش کرنے لگے ۔
- نقهی ندا مهب سے بحث کرنے والے بجائے سے کا نعت این کی دوسے صاف ما ف معنی کیا ہیں ؟ قرآن سے اسلوب بیان سے توالے سے این امام سے نہر بسکی تائید ومطابقت ہیں آ بہت قرآنی و کھا نے کی کوششش کرنے ہے۔ یا
   کرنے ہے ۔ یا
- ۳ مثلاً صوفیر کے ایک گروہ نے اپنے وصنوع عقائد ومباحث برقران کود صان م

ان اشارات کی دھنا ہوت کرستے ہوئے کولانا سنے شکلات سے حتراز کونے کی کوشعشوں کا ذکر کیا ہے ہے اور کھے '' بسیبان کی کوشعشوں کا ذکر کیا ہے ۔ اور کھے '' ترجان القسدان کا مقصد و نوعیت '' بسیبان کیا ہے ۔

مولانانے تین صرورتوں کے بیش نظر کتا بوں کے مکھنے کا ذکر کیا ہے۔

- ۱- مقدمهٔ تفسیر
- ۲. تفنيرالبيان
- ۳ ترجان القسـراًن

پھرفرماتے ہیں "مقدمہ، تفسیرقران کے مقاصد ومطالب پراصولی مباحث کا مجموعہ ہے اور کوششش کی گئی ہے کہ طالب قران کے جوامع دکلیات مردن ہو جائیں، تفسیر البیان" نظر ومطالعہ کے لیے ہے ، اور ترجان القران، قران کی ما کمکیر تی ہم است کے لیے ہے ، اور ترجان القران، قران کی ما کمکیر تی ہم اسکے لیے ، (ملاحظہ ہومقدمہ)

" اخری تاب سب سے پہلے شائع کی گئی کہ اپسے مقصد و نوعیت میں سب "
سے زیادہ اہم اور منروری ہے ، اور تفسیر و مقدمہ کی اصل بنیا د ہت قیقت ہیں ہی ہے "
مولانا کا ترجم ان کے مکھنے کے ہوجب اتناصا ف اور واضح ہے کہ آیت کا مطلب
سمھنے کے لیے کا فی ہے ، نوٹ اور تفسیری وضاحتیں صرف تشریح میں مزید ہولت
یبواکرتی ہیں۔

جلداول کی ابتدا میں سورہ فائحہ کی تفسیر در تقیقت مولانا کی اصل تفسیر کا فلاصہ ہے،

خودان کے الفاظ میں " اس میں مباسست کے پھیلاؤ سمیٹ دیسے ہیں، تفقیلات کو

جا بجا مختم کر دیا ہے ، البتہ صفات الہی کے تصور کے مباست کا سحہ بوفلسفہ کلام

کے قدیم خلام ہیں ۔ سے متعلق تقا ۔ حذف کر دیا گیا ہے ۔ سورہ فائح کی تفسیر

مین حور النہ کی تفسیر کے بعد رب المعالمین کے ضمن انہوں نے دبوبیت ، نظام دبوبیت ،

کی وصرت وغیرہ کی تشریح ایسے فاص انداز میں کی ہے ، یہی اصطلاحات اس عہد کے

بعض اقتصادی مہادت کے دعویداروں کے لیے بڑی بڑی تا پیفات کا اساس بن گئیں۔

بعض اقتصادی مہادت سے دعویداروں کے لیے بڑی بڑی تا پیفات کا اساس بن گئیں۔

یہ حقیقت ہے ہے کہ اس تغیریں کئی تفسیروں سے عموماً اور تفسیرازی سخصوصاً

استفاده کیا گیاہے، چوکمہ ارد و زبان میں پیمھنا مین بہلی باراشاعت پذیر مونے اس یسے لازمی نتیج کھا کہ اس تفسیر کے سب سنیدائی رہے اور میں -

إس تعنيرس توریت، انجیل اور وید و بدهد مذم ب کے معتقدات سے موازن کیا گیا ہے ، مندوستانی تصورالوہیت کی تشریح مندوفلسفیوں کے نظریوں کے مطابق توسیدی فلسفداور توسیدی استراکی تصویر محلالا معلی محلالا محملات محملات محملات میں مناسب کے دونست کھی کی گئے ہے کہ یہ نقط نظریک وقت فکر ونظر کا توسیدی تقاصیری پوراکرنا جا ہتا تھا اور ساتھ ہی اصنا می مقائد کا نظام عمل ہی سنبھا لئے رکھنا چا ہتا تھا اولانا نے مندورات کی ہے اور ملائکہ اور دیوتا فی کے تصورات کی وصنا حت بھی ، جو تقابل ادیان کے مسائل ہیں ۔

اس تغییر نے قرائ کیم کی اصل تعلیم و صدت دین کی دھنا حت ہی عدہ طریقے سے
کی ہے، کہ اسلام کو عالمگیر دین بتا نے اور ختم نبوت کے فہم کے بیاس تشریح کی بیعر
صزورت ہے۔ ترجے میں مولانا نے تفسیری نکات قوسین میں بیان کیے میں تاکہ عام
پر مصنے والا قرآن کی میے بینیا م کو پوری طرح سمجھ سکے ۔ اس طرح پر مصنے والا کسی مد
کر برای تفسیروں سے بہت کھے بے نیاز ہوجا تا ہے ، بعض تشریح طلائے دک
مزید دھنا حت فط نوٹ میں نمبروارکر دی گئے ہے ۔

ربان وبیان سے لحاظ سے" ترجان القسران" کی قدُ وقیمت صداول کے باتی رہنے کی امیدہے ۔

تفهیمانقسران

يةنفسيرجاعت اسلامي كے بافی مولانا ابوالاعلی مودودی كے قلم سے ہے -

دیبلیصی کهاگیاست اس داه (تفسیرد ترجمه) مین بزید کوشش اگرمعقوا بیکی سیست توصرف اس صورت میں جبکہ اومی کسی ایسی کسرکو پورا کرد با ہو جوسابق مترجمین و مفسیرین کے کام میں ردگئی ہو، طالبین قرآن کی کسی ایسی منزورت کو پورا کرے جرکھیلے تراجی وتفاسیرسے پوری نہ مہوتی ہو '' مولانا مودودی مزید فرماتے ہیں :

"ان صفحات بین ترجانی وتغبیم قرآن کی جوسعی کی گئیسید، ده وراصل اسی بنیاد يري بي ايك مرت سے عسوس كرد إنخاك مارے عام تعليم يا فتر لوگوں مير وج قرآن مكر بسنجيزا وراس كماب باكر سمع تقيقى مدعا سعد وشناس موسف كى جوطلب بدا موكئى ہے اور دوز پر وز بڑھ رہی ہے وہ مترجین ومفسرین کی قابل قدر مساعی کے با دجود منوز تشنهب اس کے ساتھ ہیں یہ احساس بھی استفاندریا رہا تھاکہ استشکی کو بجھانے سے لیے کھے مذکھے فدست میں ہمی کرسکتا ہوں وہ اس کام میں میرے بیش نظر علماءا ورخققین كى حزوديات نہيں ہيں، اور سزان توگوں كى حنروريات ہيں جوعر بي زبان ا ورعلوم وينب كى تعميل سے فارغ برونے کے بعد قرآن مجید کا گرا تحقیقی مطالعہ کرنا چاہتے ہیں۔ ابسے حضرات کی بیاس بجھانے کے لیے بہت کھرساماں پہنے سے موجود ہے۔ میںجن لوگوں كى فدمت كرناجا بهتا بهول وه اومسط درج محتعليم يا فتدلوك بين جوع بى سياجي طرح واقف بہیں ہیں، اورعلوم قرآن سمے وسیع ذخیرے سے استفادہ کرنا جن سکے لیے مكن نهيں ہے - انہى كى فنروريات كوميں نے بيش نظر كھا ہے ، اس وجرسے بہت سے ان تغییری مباحث کو میں نے سرے سے یا تقرمی نہیں لگایا جوعلم تغیبری بڑی اہمیت رکھتے ہیں، گراس طبقے کے لیے عِنر مزودی ہیں، پھر جومقعد میں نے اس کام میں اپنے سلمنے رکھا ہے، وہ یہ ہے کہ ایک عام ناظراس کتاب کو پڑھتے ہوئے واک كامفهوم ومرعاصا فسصاف سبحتنا فيلاجاست ال مولانا نے ترجے کے متعلق صحے فرایا ہے کہ ترجہ چاہے نفظی ہویا با محاورہ ، قرآن یکی مے معنا میں کوا دا نہیں کرسکتا - در حقیقت ایک زبان کے خصائص دوسری انبات نہیں البت خواصل کا درج نعیب نہیں البت توریت وانجیل اور بعض دوسری البا می کتا ہیں ایب عرف ترجے کی شکل ہیں باتی رہ گئی ہیں ، مثلاً بہتہ نہیں کا نجیل کی اصل زبان آرامی تھی یا کنعانی یا عرانی ، ہر مال قرآن وہ کتا ہیں ، مثلاً بہتہ نہیں کا نجیل کی اصل زبان آرامی تھی یا کنعانی یا عرانی ، ہر مال قرآن وہ کتا ہیں ، مثلاً بہتہ نہیں کا نجیل کی اصل زبان آرامی تھی یا کنعانی یا عرانی ، ہر مال قرآن وہ کتا ہیں ہے دورالٹر بزرگ و بر ترف کتا ہے ہے دورالٹر بزرگ و بر ترف اس کتا ہے کو وقتا گو قتا آن خری نبی مصرت محدرسول الٹرصلی الٹرعلیہ وستم بر آثارا ، بیغیر اسلام صلی الٹرعلیہ وستم بر آثارا ، بیغیر آسلام صلی الٹرعلیہ وستم نیس مون کلام ربانی کو اچینے کا تبول سے تکھایا ۔

ظابر معترجهمين عربى سے اسلوب بيان، فصاحت وبلاغت ورتا تركلام کا فقدان صرور رہبے گا اور قرآن تحکیم کی تاشیر، مبیسا تھی عمدہ ترجمہ ہو، پیدا نہیں کی جاسکتی، اسینے اسینے زعم میں ہر لکھنے والا ہی تمجھ اسپسے کہ اس نے اسینے زورِ بیان ور قوست بخریرسسے عبارت ا را بی کا حق او بکر دیا ، لیکن وہ آعجا ز جو قرآن کے مقدرس الفاظ وتراكيب مين ہے، وه كماں سے لاياج اسكتاہے ، زبان ربا في اور زبان انساني كا فرق يقيناً رسط السيمطلب برأرى كي ييهولانا ابوالاكلام أزاد مروم في رجال قران لکھا اوراس میں کوئی شک بہیں کرمٹری کامیابی سے ساتھ اس کام کونبھایا۔ اس مطلب صحت کے ما تھا دا کرنے کی خاطرمولانامودودی فرماتے ہیں : میں نے اس میں قرآن مے انفاظ کواردوکا جامر بہنانے کے بجائے یہ کوشش کی ہے کہ قرآن کی ایک عبارت کو يره كر مومفهوم ميري تجهيل يا ساورجوا ترمير عددل يربياتا سه اسيحتى الامكان صحت سے ساتھ اپنی زبان میں نمتقل کر دوں ، اسلومب بیاں میں ترجمہ میں نہو،عربی سلیس کی ترجانی اردوسے سلیس میں مو، تقریر کا ربط فطری طریقے سے تحریر کی زبان میں ظا برم و اور کلام الہٰی کا مطلب و مدعا صاف صاف واضح م وسف کے ساتھ اس کا

شام نه وقارا ورزور بیان بھی جہاں کے میں چیے ترجانی میں نعکس موجائے ،ایک ور وجد، اوربڑی اہم وہ، نفظی ترجے کے عیر موٹر مونے کی یہ ہے کہ قرآن کا طرز بیان سخریری نہیں ملکہ تقریری ہے، اگراس کو منتقل کرتے وقت تقریر کی زبان کو تحریر کی زبان میں تبديل ندكيا جائي اورجول كاتون اس كاترجم كمروالاجائية توسارى عبارت غير بوطهوكم رہ جاتی ہے ، یہ توسب کومعلوم ہے کہ قرآن مجیدا تبدا میصے موشے رسابوں کی شکل میں شائع بنیں کیا گیا تھا۔ بلکہ دعوت اسلامی کے سلسلے میں حسب موقع وصرورت ایک تقریر بنی کرم صلعم پرنازل کی جاتی تھی ، اور آپ اسسے ایک خطبے کی شکل میں لوگوں کوساتے عقے، تقریر کی زبان اور تحریر کی زبان میں فطرة بہت بڑا فرق ہوتا ہے۔ دیبا بدر واقعه بيب كرقران يحكم مين ايك مضمون سي تعلق كبهي كي آيات ايك سے زياده سورتوں میں نازل ہوا كرتى تقيس اور سيني عليه الصلاة والسلام ان آيتوں كورتيب فار سورتوں میں ان کی اپنی اپنی عبگه رکھ دیا کرتے ہے، اور پھر بالترتیب پڑھ کرسناتے تھے، مخقرید که قرآن حکیم کی زبان ایک می دمی، است قریری کہیے یا تحریری، حضورصلع کے خطب ختف موتے تھے، قرآن اُنتوں کوخطب کی شکل نہیں دیا کرتے تھے ، قرآن کاسب سے بڑامعجرہ میں ہے کہ اس کے بیان اوراس کی عبارت میں بڑا زورسے اکھی خطاب <u>سے اور پھر حسب مال ، غانتب کا صیغداست مال ہوا سے اور پھرمتکام کا ، سکین نربان کا حسن</u> ہرمگہ برقرارہے ۔

ترجے میں ہزار شستگی اور روانی ہو، لیکن وہ اٹر کہاں سے پیدا ہوسکتا ہے ہو سعفرت ابو کرو کی تلاوت قرآن کا ہوتا تھا ، یہاں کک کرسردارِ فریش نے بیفی مسلم سے التجاکی کہ آ بابو کمرسے کہدویں کہ قرآن کی تلاوت سن دور سے نہ کریں ، ان کی تلاوت سن کرہماری عور تیں اور نہجے قرآن کو دلیبی کے ساتھ سنتے ہیں ، ہمیں ڈر ہے کہ یہ ان کو اپنی راہ پر رند لگالیں ۔

مولانا ابوا لکلام آزا دسنے با محاورہ ترجمہ اسی سیسے کیا کہ وہ استے ترجمہ بی قران كازوربيان قائم ركفيس، وه بهي بيري چاستنے تھے كيفسير عواشي كم سے كم ہوں تاكر پڑھنے والأأسانى سسے روح قرآن كوسمجھ سے ، ليكن مولانا مودودى كواس سے تشفى نہوئى ا ورمولانا آزاد کے ترجان کو کا نی نتیجھ کواپنا اسلوب بیان اختیا*ر کیا ، وہ نو دیکھتے ہی*ں " ئىكىن معاملەكلام النى كائتقا ، اس بىلەمى نەپىرىت ۋرىتە ۋرىستەسى بىرازادى (ترجمه کی ) برتی ہے ، جس صد مک احتیاط میر سے امکان میں تھی ، اس کو ملحوظ رکھتے موسف میں سناس امرکا پورا اہتمام کیاسے کو قرآن کی اپنی عبارت مبتنی آزادی بیان كى كنائش ديتى بصاس سے تجاوز سرم دفع بائے " (ديبا بيرس ١١) " بونکہ قرآن کو بوری طرح سمھنے کے لیے صروری ہے کہ اس سے ارشا داست کا بسنظرهمي ومي سي سامنه موء اوربه جيز ترجاني ميں پوري طرح نماياں بنيں كي جاسكتي تقی، اس بلے میں نے ہرسورت سمے آغاز میں ایک دیبا بچاکھ دیا ہے،جس میں اپنی صریک پوری تحقیق کریے بیرو کھانے کی کوشش کی سرسے کہ وہ سورہ کس زمانے میں نازل مهو بن اس وقت کیا حالات مقع ، اسلام کی تخریب کس مرسطے میں تنفی ، کیا اس کی هزوریا تقيں ادركيا مسائل اس وقت دربيني تقے، نيز جہاں كہيں كسى خاص آيت يا مجموعه آیات کی کوئ الگ شان نزول سے ، وہاں میں نے اسے ماسنید میں سیان

یدامرواضع ہے کہ قرآن لوح معفوظ میں مقااور پیغیبر آخرالزمان پرنازل مہونے کے بعد بہنشہ قائم رہنے گا۔ البتراس کلام ربانی کی تیبی حسب بوقعہ نازل ہوتی گئیں ان مواقع اور واقعات کی روا بیقل کوشان نزول سے تعبیر کیا جا آہے، ہر چند یہ واقعات و تقی تھے جو د قوع پذیر موسئے، گرایا ت سے حکام اس وقت بی کو ترسقے اور آج بھی موز اہیں اور مہیشہ بیشہ سے یہ موز رہیں گئے۔ بنا بریں یہ دیباہے جو مولانا مودوی

نے سود میں کھے میں ، تشریح اور تہ بدی تینیت سے ہیں ، جن سے معانی کی وضاحت مزور ہوتی ہے ، مفسرین کی مساعی ہی ان می معانی کی توضیح وتشریح کے لیے تئیں تفییم القران میں ایا ت قرآنی کا ترج سیلاس اور دواں ہے ، مفہوم اوا کرنے کو اولیت وی گئی ہے ، اس لیے ترجی میں بہت سے الفاظ اُرو وزبان سے محاور سے مطابق اضافہ کی گئی ہیں ، اس ازا و ترجی اور مولانا ابوالکلام آزا و سے با محاورہ ترجم میں فرق یہ ہے کہ مولانا آزا و نے ومناحتی الفاظ کو یا ان ففطوں کوجن کو ابنی طرف سے بڑھایا ہے قوسین میں رکھا ہے ، اور تفییم القران میں بیدا حتیا طربنیں برتی گئی ہے ، اگر چرتفه بیم القران ، میں بیدا حتیا طربنیں برتی گئی ہے ، اگر چرتفه بیم القران ، میں بیدا حتیا طربنیں برتی گئی ہے ، اگر چرتفه بیم القران ، میں بیدا میں بوئی بیم بھی نوب الحرد دیا باری ، نوب بیم نوب الکے میں مشکل ہی ہے ، لیکن بھر جی بعقول مولانا و دیا باری ، نعین بحتے اس میں خوب اسکے میں مشکل ہی ہے ، لیکن بھر جی بعقول مولانا و دیا باری ، نعین بحتے اس میں خوب اسکے میں بیر ترجمہ و تفسیر نوب افول میں بڑی مقبول ہوئی ہے ۔

# معادف<u>ا</u>لقسران

مولانامفی محد شفیع بانی مورسد وارالعلم ، کواچی کی شهور تفسیر معارف القرآن کے نام سے چند مبدوں میں شالع مونی ہے ، یہ ان کی آخری ممرکا کارنامہ ہے ، اس کی طبد اقل کے ساتھ ان سے بیلے مولانا محرت عثما نی کامقدم صفو الاسے صفورہ نی کالی الحاق کیا گیا ہے ، جس میں وحی ، نزول وحی تاریخ نزول قرآن ، ترتیب قرآن ، نیز علم تفسیر اور شهر د تفسیر ولی بخریر کیے گئے ہیں ، اس محصد میں بعض امور الیسے آگئے ہیں ، اس محصد میں بعض امور الیسے آگئے ہیں بور شخریر کیے گئے ہیں ، اس محصد میں بعض امور الیسے آگئے ہیں بور شخریر میں بیر تحقیق نہیں کہے جا سکتے ،

تعنیری تہید میں فتی صاحب نے تصریح کی ہے کہ قرآن کریم کے زیر متن شخ الہند مولانا محمود حسن کا ترجمہ تحریر کیا ہے ، تحکیم الامت مولانا انٹر ف ملی تقانوی کی تعنسیر دم بیان القرآن کوخلاصۂ تفنیر کے نام سے سہل زبان میں شبت کیا ہے ، بعد میں ابنی تشریحات، توصنیحات کود معارف ومسائل کے عنوان سے درج کیا ہے مولانارقم طراز ہیں برمھنا ہیں سب علماء سلف کی تفسیرسے لیے ہوئے ہیں ، جن سے حولیا ہے ہرجگہ لکھ دیے گئے ہیں ، اس ہیں احقرنے چند چیزوں کا التزام کیا ہے -

ا - " علاء کے لیے تفسیر قرآن میں سب سے پہلاا درام کام بنات کی تحقیق ، نخوی ترکیب ، فن بلاغت کے تنگیات اورانت لا ف قرآت کی بخیں میں ، جو بلا شبرا ہا کام کے لیے فہم قرآن میں سنگ کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کے تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی تنگیب کی ترکیب کے بہت سے ہم کام بھی ان تفصیلات ہے کہ جو ساکت ہے بہت نے اہم بھی ان تفصیلات ہے کہ محسوس کرتے ہیں تفسیر معارف القرآن میں عوام کی سہولت کے بیش نے طران علمی اور اصطلاح ہے بور کی تفسیل نہیں کھی گئی تو وہاں اصطلاح ہے بور کی تفصیل نہیں کھی گئی ، اور کہیں کہیں بھڑورت ہے شہمی کی گئی تو وہاں کھی اس کا لحاظ کو کھا گیا کہ خاتص علمی اصطلاحات اور عیز معروف اور مشکل الفاظ منہ کئیں " ( تمہید ص 19 - ۲۰ ) \*

(بب) مستندا ورُعبَرِتفا سرسط بسع معنا مین کوابی ست کے سا تقاقل کیا گیا ہے ہو انسان کے دل ہیں قرآن کی عظمت اورالند تعالیٰ اوراس کے رسول کی عظمت و مجت کو برطعاً ہیں، اور قرآن برعمل اورا پینے اعمال کی اصلاح کی طرف مائل کریں ۔

(ج) اس پر توموس کا ایمان ہے کہ قرآن کریم قیامت تک آنے والی نسلوں کی ہولیت کے لیے نازل ہوا ہے، اور قیامت تک پیدا ہونے والے تمام مسائل کا عل اس میں موجو و ہے، بشرطی کہ قرآن کورسول الند صلی الند علیہ وسلم کے بیان وتشریح کوشنی میں موجو و ہے بیش رفیا ہوئے اس یہ میں رزماند کے علما مرتفی برزور دیا ہے ہرزماند کے علما مرتفی برنی بیدا ہوئے ۔ احقر ان جدید سائل اور مباحث پر زور دیا ہے جوان کے زملانے میں بیدا ہوئے ۔ احقر ناکارہ نے بی اسی اصول کے تحت ایسے ہی مسائل اور مباحث کوا ہمیت دی ہے ناکارہ نے بی اسی اصول کے تحت ایسے ہی مسائل اور مباحث کوا ہمیت دی ہے بویا تواس زمانہ کے اس ناکارہ دیے، یا اس زمانہ کے سے بی کے ایک و دیے، یا اس زمانہ کے بیر یا تواس زمانہ نے اس ناکارہ دیے، یا اس زمانہ کے بیر یا تواس زمانہ ناک میں دور نے نئے نئے بیریا کہ ویے، یا اس زمانہ کے بیریا تواس زمانہ نے بی اور بیا ہوں نے بیری بیریا کو دیے، یا اس زمانہ کے بیری یا تواس زمانہ نے بیری بیری کے تواس نمانہ کے بیری بیری کو بیری بیری کو بیری بیری کو بیری بیری کے بیری بیری کو بیری بیری کی بیری کی بیری بیری کو بیری بیری کی بیری بیری کو بیری بیری کو بیری بیری کو بیری بیری کی بیری کی بیری کے بیری کو بیری بیری کو بیری کی بیری کی بیری کو بیری بیری کی کو بیری کی بیری کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کی کو بیری کی کی کو بیری کی کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کو بیری کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کو بیری کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کو بیری کی کو بیری کی کو بیری کو

ملی بین اور بیہودی اور نصرانی مستشرقین نے سلمانوں کے دلوں میں شکوک و شبہات پیدا کرنے کے لیے کھڑے کے دیائے کھڑے ہے کہ دیائے ۔ جدید مسائل کے حل کے لیے مقدور بھارسکی کوشش کی ہے کہ قرآن وسندت یا فقہاء امت کے اقوال میں اس کا کوئی شورت سلے یا کم از کم اس کی کوئی نظر ہے ۔

سوره فالتح کی تغییری فی صاحب فرماتے میں تعبیر سلف صالحین نے فرمایک سوره فالتح بید نے قران کا داز ( فلاصه ) ہے ، اور آ بیت آباک نعبده اباک نعبده اباک نعبده اباک نعبده اباک نعبده بین شرک سے بری پوری سوره فالتح کا داز ( فلاصه ) ہے ، کیونکه اس کے پہلے جملے میں شرک سے بری مونے کا اظہار ہونے کا اعلان ہے ، اور دو سر ہے جملے میں قوت وقد ر ت سے بری مونے کا اظہار ہے ، کو بنده عاجز بغیر اللہ تعالی کی مدد کے کھنہ بین کرسکتا ، جس کا میتجہ اپنے سب کا مول کو اللہ تعالی کے بیرو کرنا ہے ، جس کی ہدایت قرآن کریم میں جا بجا آئی ہے ۔ موفا عبده و توکل علید ( هود ) قبل هوالرحمن آ مناب و علید توکل نا دو کولا (مزمل) دوسوده ملک)، دب المشوق والمد خرب لا المده و فاتخذه و کیلا (مزمل) دوسوده ملک)، دب المشوق والمد خرب لا المده و فاتخذه و کیلا (مزمل) ان تمام آیات کا حاصل ہی ہے کہ مومن اپنے ہم عمل میں اعتماد اور بحروسہ شابئی قالمیت پر کرنے نہ کسی دو سرے کی مدویر ، بکہ کی اعتماد صرف النہ تعالیٰ ہی پر مونا عالیہ یہ وہی کارب ازمطلق ہے ۔ دص ۸۹)

اس سے دوسی کے عادت روا نہیں اس کی عبا دت میں کسی کو سٹر کیک کرنا حوام اورنا قابل عانی کسی کی عبا دت روا نہیں اس کی عبا دت میں کسی کو سٹر کیک کرنا حوام اورنا قابل عانی جرم ہے کسی چیز سے صلال یا حوام قرار دیسنے کا می حرف سی الٹر تعالی کا ہے ہو شخص اس میں کسی دو سرے کو سٹر کیک قرار دسے اورا لٹر تعالی کے کے کام حوام و صلال معلوم موسنے کسے با وجو دان میں خلاف کسی دو سرے کے قول کو واجب الا تباع

سیمے وہ گویا اس کی عبا دت کرتا ہے ، اور سٹرک میں مبتلا ہے " رص ۹۹)
عام سلمان جو قرآن وسنست کو براہ راست سیمے کی اوران سے اسکام شرعیہ
نکا لئے کی صلاحیت نہیں رکھتے اس لیا وہ کسی امام مجتبد یا عالم ومفتی کے قول پر
اعتما دکر کے عمل کرتے ہیں ، اس کا اس آیت سے کوئی تعلق نہیں ، کیونکہ وہ در حقیقت
قرآن وسنت ہی بڑعل ہے ، اورا سکام خداوندی ہی کی اطاعت ہے اور نو و
قرآن کریم نے اس کی ہوا بیت فرمائی ہے فاسئلوا بھل الذکر ان کنتم لا تعلمون "
یعن اگر تم خود اسکام الہٰی کونہیں جانستے تو اہل علم سے پوچھوائے ۔

یعن اگر تم خود اسکام الہٰی کونہیں جانستے تو اہل علم سے پوچھوائے۔

اورجس طرح استکام ملال وحرام میں النّد تعالیٰ کے سواکسی شرکیہ کرنا سُرکہ ہے ، اسی طرح کسی کے نام کی نذر ( منت ) ما نتا بھی شرک وا فل ہے ، النّد تعالی کے سواکسی و مسرے کو ما جت روا مفکل کشا سمھ کراس سے وعا ما نگنا بھی سُرک ہے ، کیونکہ مدسین میں وعا کو عیا وت فرمایا گیا ہے ۔

دور استدیب کاستها نت اور استفا شرف الندتها بی سے کرنا ہے کہی دور استہاری ملک ہے کوئکہ دور سے سے جائز نہیں، دور استہاری سے مرفر مانکے کا فرا تشریح طلب ہے کوئکہ ایک مرفر تو ماوی اسباب کے ماستحت ہرانسان دور سے انسان سے لیتا ہے ، اس کے بعیزاس دنیا کا نظام چل ہی نہیں سکتا ، صنعت کے ذریعہ ساری مخلوق کی فدرت کرتا ہے ، مزدور ، معار ، بڑھئی ، لو بار سب مخلوق کی مذیبی گئے ہوئے ہیں ، اور شرخص ان سے مرفر لینے مانگنے پر مجبور ہے ، ظاہر ہے کہ یہ کسی دین اور شریعیت میں منوع نہیں وہ اس استعانت میں وافل نہیں جو اللہ تھا لی کے ساتھ مخصوص ہے ، اسی طرح غیادی اسباب کے فردیع کسی نبی یا ولی سے دعا کرسانے کی مدد مانگنا ، ان کا وسیلہ دے کر براہ واست اللہ تو ای سے دعا مانگنا ، روایا ت مدیث اور استارات قرائ سے اس کا واست اللہ تو ان سے دعا مانگنا ، روایا ت مدیث اور استارات قرائ سے اس کا واست اللہ تو ان سے دعا مانگنا ، روایا ت مدیث اور استارات قرائ سے اس کا

مجى جواز ثابت سے، وہ مجى اس استعانىت ميں داخل نہيں جو مرف التُدتعالى كے مين موصول ورغير التُدكے مينے مام ورشرك ہے۔

اب وه مخصوص استعانت وا مراد ہوالتر تعالی کے سائف فاص ہے اور فرالتر اللہ تعالی کے اللہ تو ہے کہ اللہ تعالی کے اللہ تو ہے کہ اللہ تعالی کے اللہ تو ہے کہ اللہ تعالی کے اللہ تعالی کے اللہ تعالی کے اللہ تعالی کے سواکسی فرسنے یا ہی فہریا ولی یا کسی اور انسان کو ضا تعالیٰ کی طرح قا ور مطلق اور مختار مطلق سمجھ کراس سے اپنی حاجت مانگے ، یہ توالیسا کھلا ہوا کفر سبے کہ عام مشرکین بن پرست مجھی اس کو کفر سمجھے ہیں ، ایسنے بتوں اور دیوتا وُں کو با مکل فعالت الی کی شل قا ور مطلق اور مختار مطلق برکھنے رہے کہ مار میں ماشتے ۔

دوسری قسم وہ ہے جب کو کفارا فقیار کرتے ہیں اور قرآن اوراسلام اس کو باطل اور شرک قرار دیتا ہے ، " ایبا ہے۔ نستعین ہیں بہی مراد ہے کہ اپنی استعانت و املاد ہم اللہ کے سواکسی سے بہیں چاہتے ، وہ یہ ہے کہ اللہ کا کری خلوق ، فرشتے یا بیغبر یا کسی دیو تا کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ اگرچ قا در طلق اللہ تعالیٰ ہی ہے اور کا مال فقیال تا اس کے بین کین اس نے اپنی قدر ت وا فقیار کا کچھے صد فلا شخص کو سونپ دیا ہے اور اس وائر سے میں وہ نو دم قار ہے ، بہی وہ استعانت واستمدا دہ ہے ، بو موں و کو فریس فرق اور اسلام و کھزیں امتیاز کرتی ہے ، قرآن اس کو شرک و حرام قسرار ویتا ہے ، بیت برست مشرکین اس کے قائل اور اس پر عامل ہیں ۔ عقیدہ تو بہی رکھنا ہے کہ سب کچھ اللہ تو الی کی قدرت و شیدت سے بور با ہے ، اس کے ساتھ انبیاء و اولیاء کی عظمت و صرورت کا بھی اعترا ف صرودی ہے اس کے ساتھ انبیاء و اولیاء کی عظمت و صرورت کا بھی اعترا ف صرودی ہے اس کے ساتھ انبیاء و اولیاء کی عظمت و صرورت کا بھی اعترا ف صرودی ہے اس کے ساتھ انبیاء و اولیاء کی عظمت و صرورت کا بھی اعترا ف صرودی ہے اس کے بیسے کہ کے پیکھے کی قدر مذہبی اند ندی سے محودم رہے گا ، جس طرح اس کون شخص بلب اور بجلی کے کی قدر مذہبی اند ندی سے محودم رہے گا ، جس طرح کون شخص بلب اور بجلی کے پیکھے کی قدر مذہبی اند اور ان کونا لئے کر دے تو

(بجلی کے نگاؤ کے بغیر) روشنی اور ہوا سے محروم رہتا ہے''۔ رص ۱۰۰ – ۱۰۲) وسیلہ سے تعلق پرتشر رسے نہا بیت مفید ہے ، اسی طرح اس تفسیر بین سائل جیات کو بڑی تشریح کے ساتھ بیان کیا گیا ہے ، البنة بعض مباحث میں طوالت بھی آگئی ہے آئی نہ میں نہ المانی ہیں۔

# تفسيرمعارف القرآن

۱۳۸۲ هدین مولانا محدادرس کاندهلوی نے یقفسیر جامعدا شرفیہ لاہور سے

اللہ کی، جلداقی سورہ فانخداورسورہ بقرہ کی تفسیر بڑشتہ ل ہے، مولانا نے شاہ عبدالقادر کے ترجے کو قائم کو کھا ہے، اس بیلے کواس تفسیر سے الاوہ یہ ہے کہ جس طرح صحابہ و

تابعین اورسلف صالحین سنے قرآن کو سجھا ہے، بعینزاسی طرح اس کو سلافیل ک

بہنچا ویا جائے، مغربیت اورعمر بیعت کے نفسانی تقاضوں سے مرعوب ہوکر قرآن کریم

کے مدلول اور فہوم کو نہ بدلا جائے۔ اور معارف القرآن، اس تفسیر کانام رکھا جواس رمعنان المبارک ۱۳۸۲ ہوسی سورہ نساء کے ختم کی مہنچ،

مولانا اشرف علی مقانوی کی هنیر بیان انقران اورمولانا عبدالتی و بلوی کی — " فتح المنان کی تفنیر و قانی کی تفنیر و کو کی ساخط مولانا شبیر احد عثمانی کی تفنیر و کو کی کا نبول سنے ایک نبهایت محقط اور جامع تفنیر لکھی ہجہ جدید شبہات کے قلع تھے کے لیے کا فی وشا فی ہے ہے ہم بھر ہی تحریر فرماتے ہیں :" اب عزورت اس کی ہوئی کہ بیان القرآن کے طرز پر ایک الیبی تفنیر کھی جائے کہ جمطالب قرآ نیہ کی توفیع و تشریح اور بطراً یا ت کے علاوہ قداسے احاد بیث جی بین اورا قوال صحاب و تا بعین پراور بقد مزورت بطائف و معارف اور نکات اور سائل شکلہ کی تحقیقات اور ملاحدہ و زنا و قد کی ترویدا و ران کی ترویدا و ران کے شبہات اور اعتراضات سے جوابات پر بھی مشتل ہوتا کہ کلام

خدا وندی کی ظمت وشوکت اوراس کی جامعیت اوراس سے اعبار کا کھے نمونہ نظروں کے سامنے اجائے بھر بیکہ وہ نزجہاور تفییرسلف سالمین سے مسلک سے ذرا برابر رحثا ہوا نہ ہو، عہد بنوت ورعبد صحابہ وتابعین سے سے کواس وقت مک اُمت کے علماء ربانىيىن اور راسخين في العلم نيحس طرح قرآن كامطلب سمحها ہے اسى طرح اس اما نت کو بلائسی خبانت سے سلانوں کے بہنجا دیا جائے ورکسی حبکہ تھے اپنی رکشے ا در خیال او دنظریهٔ کوقرآن سے بہانہ سے بیش کرسے سلمانوں کو دھوکا اور فریب نہ دیا جائے جیا کہ اج کل آنا دنشوں کا یہ طریقہ ہے کہ قرآن کریم کی تفسیری کھوکراس میے شالع كررہے ہيں كة نا ويل وستحريف سے ذريعة قرآنى تعليمات كومغربي تہذيب وتمدن كے مطابق کریں - ان ازاد تفسروں کی مہدتن یہ کوشش ہوتی ہے کہ لفظ توع بی ہوں اور معنی مغربي موں اور دیرب سے معمدین سے خیالات با طلہ کو قرآن سے نام سے مسلمانوں میں پھیلایا جائے۔ اس ناچیزنے سلانوں کواس فتنہ سے بچلنے سے لیے یہ تفسیر کھنی شرْدع کی، جبیبا مطلب قرآن کریم کا النرکے رسول نے اورصحابہ و تابعین نے بھاہے وبی انوں کے سامنے بیش کروسے جناکہ لوگ صبح طور برقرآن مجاسکیں اور سیے طور براس پر عمل کرسکیں ، بعیر علم صحیح کے عمل صحیح نا ممکن ہے۔ یہ ناچیز سلف صالحین سے اتباع کوسواد سمحقاب اورسلف کے مسلک سے برط کرتفنیرکومنلاست اورمسلمانوں کے ساتھ خانت محتاہے "

جیداکداس اقتباس سے ظاہر ہے ، اس تفسیر کی عبارت قدیم طرز کی ہے ، جس میں عربی الفاظ و ترکیب کی مجمر مارا و دیکرار ہے ، ابتداس تفسیر میں بہت سے مفامیر لیے مجمد کا مربی تعلیم میں ایک میں جو دوسری تفسیر دس میں نہیں ملتے ، مثلاً رحمٰن ، رحیم کی تفسیر کے ماحمت کھتے ہیں ۔ اورا بتدا سے میں ناموں کو بعنی الندا ور رحمٰن اور دحیم کو اس میں خوالیاکہ بیں ۔ اورا بتدا سے میں ناموں کو بعنی الندا ور رحمٰن اور دحیم کو اس میں خوالیاکہ

انسان پرین حالتی گزرتی بی و اقد اس کا عدم سے نکل کر وجودیں کا۔ دوم اس کا باقی رہا اورجس تدرخلاق علیم نے اس کے بید اقد بقا مرحقر فرائی ہے اس کو بول کو الکو الیس کوع ف میں سیات دیتا کے ختم ہو ہوں ہوں اس جیات دیتا کے ختم ہو نے کے بعد حیات دیتا کے ختم ہو نے کے بعد حیات دیتا کے ختم ہو نے کہ کہ حیات دیتا اور زمدگی کہتے ہیں ، سوم اس جیات دیتا کے ختم ہو نے کہ حیات دینو یہ پرتمزا یا تائے ، (ص ۸) حیات دینو یہ پرتمزا یا تائے ، (ص ۸) میں ابتدارہ جوجائے ہوں ابتدارہ جوجائے ہوں ابتدارہ ہوجائے ہوں ابتدارہ ہروقت اس کی تاکہ ہوسے ، اس کے لیے بندہ ایسی حالت میں سبے بایاں اور بے انتہارہ مستی ہے ، اور لفظ رحیم کو تعیہ کو تو تو تا کے لیے فرائے کا مستی ہے ، اور لفظ رحیم کو تعیہ کو تعیہ کو تعیہ کو تعیہ کو تعیہ کو تو لائے کے لیے فرائے دوایا " دورہ ہوائے کے لیے فرائے دورہ ہوائے کو تعیہ کو تعیہ

نونه کے طورپراس اقتباس پرلس کیا جا تاسید عربی کی بڑی بڑی تفسیروں ہیں تا معنا میں موجود ہیں، البنتدارُ دو میں عنقا ہیں، اس بیسے اُرُدو دان کے بیے نہایت تی فید ہے، افسوس ! اس تعنیر کی طباعت گھٹیا اور کا غذمعولی ہے۔

## تدم قسران

ملدا قرام ولانا امین احس اصلاحی نے ۱۹ میں تعنیر مربر قرآن کی پیم مبد کمتہ جدید بربرسی ، لا بورسے شائع کی ، جلدا قرار مقدم را ورتفاسیر بسم النّد ، سورہ فاسخہ ، سورہ بقرہ وسورہ آل عمران برشتمل ہے۔

مقدمه مي مولانا اس تعنيركا مقعد بيان كرت بوئ فرمات جي " اس كتار .

ك مكتف سيرير بيش نظر قران تكم كي ايك البي تعنير كلفتا بعد مي ميري لي ارزو ادر پوری کوشش اس امر کے لیے ہے کہ ہرقسم سے بیرونی اوٹ اور لگاؤ برقسم کے تعصب تخذب سے ازاد اور یک بوکر سرایت کا وہ مطلب بچھوں اور مجمعا ڈن جونی الواقع اور في الحقيقت اس أيت سي تكل ب - اس مقعد ك تفلف سي قد الى طوريس نداسين فبمانقران سحدان وسائل و ورا نع كواصل بميت دى سيسيونو وقراك سح الدرموج ديس، مثلاً قرآن كى زبان، قرآن كا نظم اور قرآن كي نظام وشوابد، دوس وسائل بوقرآن سے باہرہی۔ مثلاً مدسیث، تاریخ ، سابق اسانی مسجھے اورتعنیرکی ک بیں۔اگریدایے خامکان کی مدیک میں نے ان سے مبی کا ٹھے اٹھایا ہے لیکن ان كوواخلى وسأل سحة تايع د كموكوان سيعامتفا وه كياست بجوبات قرآن كفنظماور قرآن کی خوداینی شہا و توں اور نظا ٹرسے واضح بوگئ سے وہ میں سفے ہے لیہے ۔اگر كوئى چيزاس كے دب ، خلاف برے سامنے آتی ہے توس نے اس كى تدر قبيت اورا ہمیت سے اعتبارسے اس کو جانچاہے ۔ اگر دینی دعلمی پہلوکومتعین کرنے کی کشش کی ہے ور اگر بات کھے ایس ہی مونی ہے ، تواس کو نظر انداز کر دیا ہے ، بے مزورت اس پر طبع آزمائی نہیں کی ہے " رص 9)

مولانا وا فہی وسائل سے خمن میں قرآن کی زبان کا ذکر کرتے ہیں یہ قرآن کی زبان کی وہ موجی ہو تی ہے۔ سے دوہ عربی ہو تی ہے۔ سے دور واٹرا وراس کی خوبیوں اور مطافتوں کا اگر کو ٹی شخص اندازہ کرنا چا ہے کہ دوہ اس سے ترجوں ، اس کی تغییروں اوراس سے اندازہ کرنا چا ہے وہ اس سے ترجوں ، اس کی تغییروں اوراس سے مفتوں کے ذوت پیاکزا مفتوں کے ذریعے سے بہیں کرسک ، بلکہ اس کے لیے اس کو اس زبان کا ذوق پیاکزا برسے کی دوہ میں وہ کلام ہے۔ کسی زبان کا ذوق پیراکزنا کوئی آسان کا م بہیں ہے ،

اس کے بیے فطری رجمان طیبعت اوربطافت ِ ذدق کے ساتھ ساتھ اس زبان کی شق د ممارست ناگزیر ہے۔ ہیں نے تعنیر کے لیے قلم انشانے سے پہلے اوب جا بی کے اس تهام ذخیرے کواچھی طرح برا صدایا ہے جرمجھے دستیا ہے ہوسکا اور جوتسران کی کسی ا دبی نحری ا ورمعنوی شکل کے حل کرنے میں کسی پہنچہ سے مردگار موسکتا ہیںے۔ یہ جم کھے میں نے کیا ہے اس میں زیادہ دخل مجھے نہیں بلکہ میرسے استا ذمولانا فراہی رحمة النَّدعليہ كو ہے۔ انہوں نے اس طرح کی ساری چیزیں بڑھ کم قرآن کی تفسیر میں کام آسنے والی ہرجیز كونشان زدكرديا تقاء ميراكارنا مهصرف إس قدير سيسكديس سنيان جيزوں كوا جي طرح مهنم كرايا سبع اور قرآن كى مشكلات حل كرسنط س كاسا بيب ومحا ورات كو جائيجنے اوراس کی مطافق اورنزاکتوں کو پر کھنے میں ان سے فائدہ اٹھایا ہے ۔ " استغفیل سے یہ بات واضح موگئ سے کہ میں سفے زبان کے مطلے کومی و وہوم بین نہیں، بلکہ نہایت وسیع مفہوم میں لیاہے، اصل شے جو قرآن سے مجھنے میں کارآمد ہے دہ اس زبان وا دب کا اعلی مگاؤ ہے جس میں قرآن مازل ہواہے ، حس میں بدان ندموده عض مفت كى ورق كروانى سے قرآن كے مماس كا اندازه نہيں كرسكا ، لوگ محصے اكترسوال كرت ريت بي كرقران كي شكلات حل كرف ييكس بغت يروه اعتادكرين اس سوال سے ظاہر ہوتا ہے کہ لوگ گان رکھتے ہیں کہ اگران کوکوئی صب منشالغت مل كيا توقراًن كى شكلات كے ليے ان كوكليد إعقراً جائے گى، حالانكه بدخيال إلكل غلطت زبان کا مذاق رکھنے والے کے لیے واقعت بے شک ایک کار آمریے رہے لیکن جس میں یہ مذاق بدانهیں مواسع، اس کے لیے لغت ایک بے سود شے سے، بی نے جس ىغىت سےسب سےزيا دہ فائدہ اٹھايا سے دہ سان العرب سے اس كى وج يسبت كرصاحب كسان استعالات ورشوا مرونظام رك وديعد ساكر لفط كم خلف بہرواضح کر دیستے ہیں ۔ بیجیز بہت فیدہ ہے ، بیرسے نزدیک اسان کی اہمیت اسی
بہرواضح کر دیستے ہیں ۔ بیجیز بہت فیدہ ہے ، بیرسے نزدیک اسان کی اہمیت اسی
بہرواضح کر دیستے ہیں اس کی مراجعت کر نی چاہئے ، بعض وقات قرآن کے کسی لفظ کے
سمجھتے ہیں ۔ امام راعب کی مفردات کو بعض لوگ بڑا درجہ دیستے ہیں ۔ اس اعتبار سے تو
فی الواقع اس کابڑا درجہ ہے کہ وہ فعالص قرآن کی لغت ہے کین حلی شکلات کے سلسلے
میں جب کمجھی میں نے اس کی مراجعت کی توجھے اس سے مایوسی ہی ہوئی "

مولانا اصلاحی نفظم قرآن سے الگ بحث کی ہے، یعنی ایک فاص ترتیب کے ساتھ قرآن کے مطابین بیان ہوئے ہیں، ان کے اسادمولانا حیدالدین فراہی ایک رسالہ و ولائل النظام "کے نام سے لکھا، بوشائع نہ ہوں کا لیکن اس رسالہ کے کھا جزا تعنیہ کا مقدم عربی اور اُرد و دونوں ہیں شائع ہو پیکے ہیں، مولانا اصلاحی کا دعوی ہے کہ "بعب تعنیہ بریکام شروع کیا تواس کا آنا زفا سے سے کیا کہ اگر الندی رہنما ئی اور فیق بین بخشی سے میں سفیق "اور آل عمران کی شکلات حل کرنے ہیں کا میا ب ہوگیا تو یہ جیز گور کھا ترود دور کھے نیس بڑی و ترکیا تا ہو ہوگی در مقدم ہوگیا تو یہ جیز وگوں کا ترود دور کھے نیس بڑی و ترکیا تا ہوگی در مقدم ہوگی در مقدم ہوگیا تو دور کھے نیس بڑی و ترکیا باست ہوگی در مقدم ہوگی در ورکھے نے ہیں بڑی و ترکیا باست ہوگی در مقدم ہوگی در مقدم ہوگا تو دور کھے نے ہیں بڑی و ترکیا باست ہوگی در مقدم ہوگی در کھی کھی در کھی کھی در کھ

مولانا اصلاحی کی تفسیر کی خصوصیات بین نظم قرآن کی و صناحت کے ساتھ ساتھ اتھ تعنیر قرآن با نقرآن بریمی زور دیا گیا ہے، بھر سنت متواترہ ویشہورہ براعتما دسہے ، شان نزول کا صحیح مفہوم بتا تے ہوئے انہوں نے کتب تفسیر کو بھی بیش نظر کھا ہے تنفیر رازی ، تفییر زمخشری میں اقوال سلف بت کا مین کی قیل و قال اور حقلی و شکا فیاں ، نفیر رازی ، تفییر نمائل بالترتیب ان میں بائے جاتے ہیں ، ان کے علاوہ قدیم آسمانی صحیفے ۔ قورات ، زبور ، انجیل سے سوالے ہے ہیں ، اور تا ریخ سے جو کام لیا ہے ۔ مسیح فی اسلام کی المعلمین کے ترجے میں فرماتے ہیں کہ اور شکر کا مزا وار مقید کردیا گیا۔ مقیقی الند ہے ، یہاں حمد کا معنی ہو عام مقا اس کو شکر سے خاص معنی میں مقید کردیا گیا۔

دونوں الفاظ عربی سے ہیں، شکر تھی اور حمرتھی، النّر تعالیٰ نے حمر ، کا ذکر کر کے بندے كى ميح ترجانى كى مصح كمكر ورعقيدت مندايين قاكيسا من كفتكوكا أغازيا وعاكى ابتداكرتاب توحدى كالفظ مناسب سے، شكر كانبس - بير" سزا وار حقيقي" كے الفاظ سنے سادسے نطقی طرز بیان کی ہوری غمازی کی سبسے ، بیچارسے نجیف و زار عباوت گزار کی گویا بی کو دیسے مہذب وشقف نفظ سے نطق کی توفیق کہاں چیہاں تو حدوشكرا ورتع يفى جوكلمات ممكن بين سبب كى نسبست النُّدكى طرف كره ياست كم دومرا اس کامستی نہیں ، ولام ، کے حرف نے یہ بات ظاہر کر دی ہے کہ حمد وشکر کی طاقت ہ توفیق بھی اسی کی وجہ سے یا اس کی دی ہوئی ہے " اس میں شبہ نہیں جیسا کرمولانانے تفسير كے حصيميں ( وكميموص ١٢) لكما ہے كہ و قرآن مجيد ميں جہاں جہاں مجى يہ لفظ ( حد) اس تركيب كے سائغ استعالى ہوا ہے اسى خوم كوا داكر نے كے بياستعال ہوا سي يجب مغبوم كوم شكر سك نفط سيادا كرسته بي ، شكا وقالوا المتحدد لله الذي ه وإنا لهذا ، (سورة اعراف) انبول نے كما تسكر كا مزا وارہے الله جس نے ميں اس كى ندايت بخشى ) ولخر دعواهم ان العسمد للله دب العلمين وسورة يونس) اور ان كم أنوى صل يہم گی کہ شکرسے النّرسے الي جومالم كارب ہے العصد لله الذى وهب لی علی الکبر اسدعیل و اسعق ( سورة ابراہیم ) شکرسے النزسمے بلیجس نے مجھے بڑھا ہے میں اسمعیل وراسی عطا فرملے ۔

مولانااس بات کوغالباً قابل اعتناء نہیں ہے کہ ساری مگہیں نعت فداوندی یا مدا ہوں ہے کہ ہیں تعد فداوندی یا مدا ہے اللہ مدشکر ہے کے خاص موقع پرالفاظ استعمال کے گئے، سورہ فاسخدیں متعام بالکل مختلف ہے اور دعا کی ابتداء ہے ، عقیدت سے اطہار کا آغاز ہے اس بیلے یہاں موقع وممل ہا لکل مختلف ہے۔

دایاک نعبدایاک نستعین کی تفسیق مولانا نے نہایت مخترالفاظ پی بہت سے معانی بیان کر دیے ۔ فراتے ہیں ۔ اس پی مفعول کی تقدیم نے حمر کا مغمون میں بدا کر دیا ہے ۔ بعنی عبادت بھی مرف نعل ہی کی اور استعانت بھی تنہا اس سے بد بندہ اس حمر نے فرک کے تمام ملائن کا ایک قلم نما تمہ کر دیا کیونک اس اعتراف سے بعد بندہ کے باس کسی عیزالند کو ذکھے دیے کورہا اور نہ اس سے بچھ انگئے کی گنجائش باتی رہی ۔ اس کے بعد دو مروں سے بند سے کے تعلق کی صرف وہی نوعیت جائز رہ گئی ہے بو نورالند تعالی نے ہی قائم کروی ہے ہو (عس ما) ہم نے یہاں اجمالی فرکرسے کام نورالند تعالی نے ہی قائم کروی ہے ہو (عس ما) ہم نے یہاں اجمالی فرکرسے کام لیا ہے ، تفصیلی جائزہ یہ بیان سے بیا اس کا نور مطالعہ کیجئے اور مطف اعظام نیے ۔

#### تزممه وتفسيمولانا عبدالما جدوريا باري

تاج كمينى ليند لا موروكرا جى نے اگست ١٩٥١ و بى نہايت عده حروف بي چيواكر شائع كيا - يرتفسير اُر دواور انگريزى دونوں زبانوں ميں قرآن كے طلتي بي چيابى كئى ہے . مرحوم مولانا عبدالما جداً دوزبان كے بہترين انشا پر دا ذوں بير سخة ابيد مرحوم مولانا عبدالما جداً مرحوم نے ابید دیا جہيں تکھا ہے "بي اود" صدق جديد" كے مريد تقي مولانا مرح منے ابید دیا جہيں تکھا ہے "مطالع فرما نے كے وقت اگر معروضات ذيل كو بيش نظر كھا جائے توافشا واللہ فہم مطالب ميں سہولت رہے گل (۱) قرآن كيم ايك نهايت درجه مرتب ونظم كتاب ميں سہولت رہے گل (۱) قرآن كيم ايك نهايت درجه مرتب ونظم كتاب مونظدا ورعبرت پذير كا متباسے وشوار مجی ہے - اسے جراسان فرمايا كياہے دہ مرف موف مونظم اورعبرت پذير كا متباسے ہے ، اگراس كے مطالب كوكوئى گرفت ميں لانا جاتواس كے بيلے سرسرى مطالع خصوصاً انڈ كيس (اشاريہ ) كى مدوسے ہرگئ كا فى نهرگا ، مرقوں كے مسلسل مطالعہ كے بعد كہيں اس سے مناسبت بيدا ہوتی ہے ، اور نہرگا ، مرقوں كے مسلسل مطالعہ كے بعد كہيں اس سے مناسبت بيدا ہوتی ہے ، اور

وشواریا مناسبت بیدا مونے کے بعدی عل موسکتی ہیں۔ اس یعے قرآن فہمی بہت زیا ده عجدت کو دخل و بنا برگذ مناسب بنیس، قرآن مجیدا یک زنده صیحفهی سے اورامنی ک کتا ب بھی ۔ بعنی ایک طرف تواس کی نخا طب عرب کی وہ قوم بھی ہواس کے نزول کے دقت موجود بھی. بلکہ ساری قوم عرب کیوں کیسے زیا دہ صمت سے ساتھ بوں کیسے كمكما ورمضا فات كمداورمدينه وحوالى مربينك باستندسي عقا ورووسرى لمرف اس کے مناطب روس وجایان، جین اورمبندوستان، امریک اسٹریلیا، کل روستے زمین کے باشدے قیامت کے لیے ہیں ۔ اس کی ند دونوں جیٹنیں مذمرف موجود بين بككر برابرسا تقدسا تقرميلتي بين اور ترميب زماني كر لحاظ سي بيلي عينيت ا ہم تر اود مقدم ہیںے۔ یجنّت کی معتوں ، ووزح سے عذابوں ، آسانوں کی سانوت، زمین کی حرکت وسکون ، ستاروں کی گردش ، وعیرہ سے متعلق کوئی ایسی ؛ ست اگروہ کردتیا بواس کے مخاطبین ا وّل ، یعنی بھیٹی صدی عیسوی سے اہل حجا زکے سیلات سے نملاف یاان کی فہمسے باہر ہوتی تو وہ لوگ ٹوا مؤاہ ایک نے الجھا دے میں برط جاتے، اورمحص ان سے ان کے و ماغ وحشت کھا کر قرآن سے بنیا دی عقا نگر توجید ، رسالت ، وشونشر د عیرہ کی مکنیب پرا مادہ مومبائے ۔ اس سیلے قرآن نے نہایت مکیمانداسلوب پیافتنار كياكه صراحتي توتمامتر فداق عرب سمعه مطابق بركيس وليكن سائقهي اشارساييس بجى د كھے كەبعد كى نسلىس ا ور مېر دور كے مخا لمبين اپنى اپنى نېم واستعدا در كے ماستحت إس اسسے دوشنی مامل کرسکیں . یہ ایک بنیا دی نکتہ اگرمستحفر ہے توہبت سسے اشکالات انشاء النددورم ومائیس کے رس ) قرآن کیم اینے نفس مفہون دمینی معانی وسطا دب کے نوا ظرست سادی کاننات انسانی کومخاطب کیے ہوئے ہیں، سب کی عقلوں ا ور وہنوں کو ساسنے رکھے ہوئے سیے ، لیکن جہاں کک طرز اوا ادر اسلوب خطاب کا تعلق ہے، وہ عربی کلام ہے دراین صنعتوں اور ملافتوں، فقروں کی ترکیب الفاظی نشست میں تمام ترعرب اوب وانشاء کے بیے نودمعیادا مل کا کام دے دیا ہے۔ اس میں روانی ہشتگی اردویا فارسی یا ہندی یا انگریزی یا ترک یا جرمنی اوب کے معیار سے تلاش کرنا شدید کوتہ فہمی ہے، اس کی انشا کی نوبیوں کے باجرمنی اوب کے معیار سے تلاش کرنا شدید کوتہ فہمی ہے ، اس کی انشا کی نوبیوں کا لفف اٹھانے کے بیے قدیم خطاب عرب سے واقفیت فرودی ہے اور اسس کی افشا پردازی و بلاغت کو جب کھی عیزمعولی معیار سے دیمی جائے گا توجیشہ خلط فہمی ہی عیزمعولی معیار سے دیمی جائے گا توجیشہ خلط فہمی ہوگی۔

(۲) قرآن مجید کی دنیا ، محمت و افلاق ، رو مانیت و انسانیت کبری کی دنیا ہے ، اس کی فضا سخفیق و طلب کی فضا اور اس کا ۱ مول ہے ۔ اس کی گہرائیوں کک رسائی کے لیے تقوی کسی ورج میں تو بہر مال لازمی ہے ، طہارت قلب و طہارت جبم کا مطلق ابتمام کیے بغیر معنی زبان دائی سے بھروسہ پر قرآن بجھ لینے کی کوشش ایس سعی لاما مسل ہے۔

(۵) استادی منرورت توجیو شے جیو شے علم ورسیل سے بہل فن ہیں ہمی تقریباً ناگزیر ہی ہے، پھر قرآن کا علم توبیرا مہتم بابشان علم اس میں کوئی لاب علم ستا دسے بے نیاز کیسے رہ سکتا ہے ، کوئی زندہ استا واگر کا مل الفن نہ مطے تواس کی قائم مقامی کا بریفسری اور محقق شارمین کی کتا ہیں کرسکتی ہیں ہے۔

استغسیری استفاده عربی کی مام کلا بیکی تفاسیرسے کیا گیا ہے شلا تنویرا لمقباس یا تغسیران استفاده عربی کی مام کلا بیکی تفاسیرسے کیا گیا ہے شلا تنویرا لمقباف یا تغسیران شاف ان عباس ، جامع البیان یا تغلیرا بن جربی طبری (م ۲۰۱۵ هـ) تغلیران امام فخرالدین عمرازی (۲۰۱۵) ان کام القرآن یا تغلیرا بن احمد قرابی دم ۱۹۵ه هـ) تغییرا بن کشیر ان کام القرآن یا تغلیرا بن کشیرا بن کام بن

ازما نظ عما دالدین ابو لعداء اسمعیل ابن کثیر (م ۹۹ > هر) البوالمیط از ابن میان اندلسی
(م ۲۵۲ هر) روح المعانی ازشهاب الدین سیدمحود اکوسی (م ۱۲۹هه) اوراس پاید کی
دوسری تفاسیر مولانا تقانوی کی اصل تغییر کے ملاوہ ان سے زبانی افا دات و تالیفات
مثلاً کتا ب سائل السلوک من کلام ملک الملوک سے بعبی استفادہ کیا گیاہے ، سلوک تعدین مشائل میں حوالہ "مرشد مقانوی "کا دیا گیا ہے ۔ ابل ملم کے لیے تیفیر نبایت
مقید ہے کیو کم اس میں جا بج عربی عبارت بعبی تا ئید میں حوالہ کے ساتھ نقل کی گئی ہے
مشترقین کے شکوک و شبہات کا ازالہ بعبی علی طور پرکیا گیا ہے ۔

# علم تفسيرا ورفسيرين

کے نام سے ایک نا قدانہ علی بی جھرہ فراکٹر رشیدا حدم الدمری نے 191ء میں المکتب العلمیہ، لاہور سے جیب اکر شائع کیا۔ اس کتاب میں تفسیر بالروایت تفییر بال فی ادر خصوصاً تصوف کی نشو و نما اور صوفیا نہ تفسیر سے بحث کی گئی ہے، ممتاز مغیرین کی تفاسیر کا تقابی تذکرہ محمی کیا گیاہے ، اس کتاب کی افا دیت اس وجہ سے بڑھ گئی ہے۔ کہ اس میں صوفی تفسیر خصوصاً تعنیہ قشیری اور تفسیر کمی سے مبی بحث کی گئی ہے۔ گراس میں صوفی تفسیر خصوصاً تعنیہ قشیری اور تفسیر کمی ارد و ترجہ ہے۔ اس کتاب کا قراکٹر موصوف کی یہ کتاب کا ایک مقالے کا ارد و ترجہ ہے۔ اس کتاب کا ترجہ ملایا زبان میں ہی ہو چکاہے۔

### تفسيرما تزبيرى

را قم کوعرصه درازست ابومنصورمحدبن محود ینفی ما تربیری ( المتوفی ۹۳۲/۲۳۳) کی تغییر تا ویلانت ابل انسنته ۴ کی اشا عدت کا نیال دامن گیرد با ، چنانچه دادالکتب المعریه ، قام و کے نسخ کا قلم ماصل کیا گیا ایکن دوسر سے خطعہ طے کی مدو کے بغیراس کا ہوتی واشا عت د شوار نظرائی ۔ لیکن اس تعنیر کی اہمیت سے پیش نظر عربی متن کے ماہوار ساتھ رسا تھ اردو و ترجمہ شائع کو سفے کا فیصلہ کیا گیا ، اوارہ تحقیقات اسلامی کے ماہوار برجے فکر و نظر بی سورة فا مخہ کو شائع کیا تھا کہ اس تعنیر کی ہی مبلد قاہرہ سے شائع ہوگئی ، اوربقیہ مبلدی نریر لهبع ہیں ۔ اس کے با دجو دہمی ۵ > ۱۹ اع کے نکم و نظر بی قسط واریہ تعنیر شائع ہوتی دہی ۔

امام ابرمنصور ماتریدی نے اپن تفسیریں آیا ست قرآنی اور آثار بوی کی وشنی میں نعبی مسائل پرسپر مصل بحث کی سہنے ، اور الفاظ عربیہ نیز نعوی اصلامات کے معانی کی تعیین خود قرآن محیح کے الفاظ اور عربوں کے استعال کے مطابق عمل میں آئی ہے ، فقی مسائل سے متعلق مرائل بھی ندیر بحث کہ نے ہیں ، واقعہ یہ ہے کہ فرائنی وابوبات اور سنن کی ادائی کا وارو مدار ایمان وعقید سے کی درسگی ورکھگی ورکھگی ورہے ، اسی وجہ سے امام الومنب فی مونے سے المام الومنب فی مونے سے الی متقادیہ کو دو فقد اکر "کہا ہے اس تعسیر سے بیشیتر ایسی کوئی تعنیر نہیں ملتی حبس میں خاص طور برا حکام شرعیہ سے اسباب وملل کا جائزہ فقی با نہ اور مکیمانہ انداز میں بیش کیا گی ہو۔

ان ضوصیات کی بنار پران کی تفییرزنده جا دید ہے۔ امام ما تریدی نے مشقاقی الفاظ، لنوی الفاظ اور لنوی اصطلاحات کے ساتھ مساتھ ذیا دہ توجہ فقی مسائل کی توجہ میں مشرکی ہے ہے۔ کی ہے اور خاص طور پر حفی مسلک کی برتری تابت محرف کیا ہے تعلی فقی دلائل میتی کے گئے ہے۔ اور خاص طور پر حفی مسلک کی برتری تابت محرف کی ہے تعلی فقی دلائل میتی کے گئے ہیں یہ خصوصیات اس قدر نمایا س طور برکسی دو سری تفییر میں منیں ماتیں ہے۔

#### LITERATURE USED FOR THIS PAPER

|                                                      | THE THE EI                                                                                                                               |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| – G.C. Anawati,                                      | Un traite des noms divine de Fakhr<br>al-Din al-Razi, in Arabic and Islamic<br>Studies in Honour of H.A.R. Gibb,<br>Leiden 1965, p.36-52 |
| <ul> <li>J.M.S. Baljon,</li> </ul>                   | Modern Muslim Koran Interpretation (1880-1960), Leiden 1961.                                                                             |
| <ul> <li>Dionysius the<br/>Areopagite,</li> </ul>    | The Divine Names and the Mystical Theology, London 1979.                                                                                 |
| <ul><li>D.M. Donaldson,</li><li>Theocracy:</li></ul> | God Rule, in MW LX, 2 (1970), p.103-08                                                                                                   |
| <ul><li>L. Gardet,</li></ul>                         | Al-Asma' al-Husna, in E12, vol.1,p.214-17                                                                                                |
| <ul> <li>A.H. al-Ghazali,</li> </ul>                 | Al-Magsad al-Asna, Beirut 1972.                                                                                                          |
| <ul> <li>R. Gramlich,</li> </ul>                     | Die schiitischen Derwischorden Persiens,<br>2. Teil: Glaube und Lehre, Wiesbaden<br>1976.                                                |
| - Hafeez Malik,                                      | Iqbal's Conception of Ego, in MW LX,2 (1970), p. 160-69                                                                                  |
| – Ibn 'Arabi,                                        | Al-Qur'an al-Karim, 2 vol., Beirut 1968                                                                                                  |
| <ul> <li>L-Massignon,</li> </ul>                     | La Passion de Hallaj, 4 vol., Paris 1975                                                                                                 |
| — F.Meier,                                           | Die Fawa'ih al-Gamal wa Fawatih al-<br>Galal des Nagm ad-Din al-Kubra, Wiesba-<br>den 1957                                               |
| <ul><li>Munir-ud-Din,</li><li>A.Nicholson,</li></ul> | Fresh Thoughts on Islam, Lahore 1978 The Secrets of the Self, Lahore 1960                                                                |
| <ul><li>G.A. Parvez,</li></ul>                       | Salim Ke Nam Khutut, 3 vol., Lahore,n.d.                                                                                                 |
| _ " " "                                              | Man o Yazdan, Lahore 1974 (repr.)                                                                                                        |
| _ " " "                                              | Lughat ul-Qur'an, 4 vol., Lahore 1960                                                                                                    |
| - P. Pourrat,                                        | Attributs divins, in Dictionanaire de Spiritualite, vol.1, col 1078-98, Paris 1954                                                       |
| - S.A. Vahld,                                        | Thoughts and Reflections of Iqbal, Lahore, 1964.                                                                                         |
| - Uthman Yahya,                                      | Man and His Perfections in Muslim Theology, in MW XLIX, 1 (1959),                                                                        |

p. 19-29.

man's prayer-duty to God. Many souls find in it the unique sustenance they need for their journey to the Almighty. Others however fail to gain fulfilment from a prayer practice which appears to them stereotyped, and grown lukewarm and weary, they turn away from it. Our present world-scene offers a broad display of this phenomenon, specially in the West. The reasons for it are many and of diverse nature, we need not dwell on them. Perhaps the most valid of them comes from people who feel that ritual prayer falls short of creating in them a spirit of sustained surrender to God as they would wish to have it. They think that ritual prayer often does not really link up with the concerns of their daily life, they are unable to draw from it that kind of permanent motivation which would make of their whole life a unique act of worship of the Creator. They miss the unifying impulse which they expect from prayer as the means to draw near to God. They also say that the many words of ritual prayer have a rather scattering effect on the composure of their mind.

It must be acknowledged that their exigencies meet with support from clear injunctions that are found in most religious Scriptures, in particular those of Islam and Christianity, namely: you must pray always (Lk 18,1;1 T 5,17). Obviously this is not an invitation to a prayer physically continuous in the order of time, but very much an appeal to keep one's inner disposition laid open to the divine reality at all times. It suggests the necessity of prayer as an enduring state rather than as a phased intermittent action.

From all that has been said above it should be clear that the divine Names offer a vast scope for this kind of prayer. They are a programme, a steady goal of life, and as the records of their history in mysticism shows, they are aimed at the experience of the living God. We see today masses of human beings in most parts of the world turning to all manners of meditation methods through which they seek to attain a deeper awareness of their identity, their 'true self'. In doing so, they seek to reach out into the sphere of a reality that liberates them from the type of knowledge which rational science declares to be the only unimpeachable one. They seek experimental communication with the Absolute, the unique God or the impersonal It. They move within the realm of a search the focal point of which Dionysius, our wise man of the 5th century, already indicated with striking modern overtones, when in the words of his interpreter he said: 'God is near me (or rather in me) and yet I may be far from God because I may be far from my own true self. I must seek my true self where it is: in God' (82). I wish he could have guessed how magnificently the Qur'an confirmed his thought.

but he finds even more to say of the effect they produce on man's mind when it concentrates in meditation upon them. Granted to man alone as his singular privilege, they enable him to 'realize' God. (22) It is in fact this that makes man superior to the angels, as stated by the Qur'an.

'It is the experience of a large majority of the pious Muslims', Muniruddin says, that the Names of Allah are really a process of journey to Him and therefore a source of great solace and peace of mind'. (22) Similar to the artist who is visible through his painting, the Creator translates his presence in terms of human vocabulary. In it God's is-ness' is seen here and now. Received in man's mind, it prepares him for the final face to face. (23) This reception means that God's Names must be let to 'sink in the mind through a process of concentration and constant internationalisation (24) The ensuing relation between God and man increasingly reveals to man who really he is, in Muniruddin's terms his 'I am-ness'. (25) The true measure of the human is the divine Attributes realized (in man) by God'. (26) Permeating man's soul they stimulate his initiatives, his craving for genuine values, his creativity, and strengthen him against the forces of darkness. They are a fundamentally energizing power. In such a view, a divine Name as f.ex. Allahu Razzaq, Allah the Provider (of all requirements of life) is far from inducing a quietistic expectation that success will come all by itself. Quite on the contrary. The man imbued with this divine Name will want to know the laws by which God fulfills his role as a Provider, and to take his share in the God-given process. This response on man's side gives rise to sciences and techniques, as f. ex. agriculture, medicine, chemistry etc. Every domain of life being, for the believer, dependent on God as the Provider, the divine Names thus reveal their unbounded importance in that they prompt man's enterprises in every province of human life.

This may be enough to give you an idea of Muniruddin's reflection on our subject. I must come to an end. Is it then possible to say that the divine Names have a meaning for men of today? Undoubtedly any handling of and familiarity with the divine Names belongs to the kind of aspiration which man seeks to express in the form of prayer, especially prayer of meditation. Now most religions offer their followers guidance to fulfill their aspiration by way of fixed recitations, the ritual prayer. Their performance is usually bound up with given rules about bodily gestures and about timings to be observed. The ritual 'salat' of Islam is a particularly good example of this. Such ritual prayer is valued as the most necessary and most accomplished fulfilment of

dimension of life patterned on the divine Names harbours a criticism of the Sufis. Parvez does not want to have anything in common with their preaching of 'ruhaniyat'. Any vertical relationship of the individual to God is taxed by him with selfdelusion and declared un-Qur'anic. Life in accordance with the divine Names is individual life, yes, but entirely merged in the endeavour to build up the social fabric of humanity. In it the driving forces are 'husn-e sirat o kirdar': good character and conduct (Man o Yazdan 389). They are the only legitimate form of 'ruhaniyat', because they are Qur'anic and have their raison d'etre only as foundations of man's social life, never as values cultivated in the pursuit of any purely transcendent ideal. Parvez insists on drawing the sharpest possible line between his, as he claims, Qur'anic understanding of the divine Names, and the uses made of them in the Khanqah.

But is it in fact all that sharp? I cannot help having some reservations on this point, but want to abstain from a discussion which would have to be lengthy. Suffice it to ask whether man is really only that 'cog' in the 'machinery' of divine laws which God has laid out before him in his revelation? And is Parvez true to real life when he rejects the legitimacy of all individual inspiration or intuition in a man's choice of life? Is not the study of the divine laws itself often benefitted by the event of sudden realization which is no other than individual intuition and is an indispensible link in the process of understanding these laws? Parvez says 'if a man's self is developed in the proper way, then within the limits of the human condition, these Attributes are made luminous in him which in the divine context are called al-asma al-husna' (Man o Yazdan, 388). In Parvez's mind 'the development of the self in the proper way' no doubt means development in harmony with the divine laws such as his investigation 'ala wajh il-basirat' shows them to him in the Qur'an. But who can deny that this same 'development of the human self in the proper way' has taken place in many other contexts either different from Parvez's approach to the Qur'an or altogether outside of it? Insisting, as Parvez does, upon a view of the divine Names in complete disregard of the experiences of the mystics is eventually only the mark of his limitations, I'm afraid, within the barriers of extreme systemazation.

The latter observation could not be addressed to Muniruddin's Fresh Thoughts on Islam'. In them the author often touches on the divine Names, but hardly with any view to being systematic. He rather writes as a witness to the life-giving strength he perceives in God's Names. As for Parvez, they are for him laws operative in the universe,

total change in it. Similarly the observance of the divine laws produces a total transformation in man's inner nature. He becomes 'another man', because through his response his latent qualities, his potentialities are educed into cooperation with God's own creative activity. They receive 'God's colour', i.e. they reflect the colour of the divine Attributes.

Parvez starts out on this reflection from the words that continue the verse in reply to 'wa man ahsanu min Allahi sibghatan', namely 'wa nahnu lahu 'abidun.' They mean that man's willingness to be clothed with God's Names and Attributes is what makes him the true servant of God: 'abd, the essentially obedient, which is the very definition of man in the religious sense. Many Muslim names (ism), as may be remembered in this context are - to the one at least who has an ear for it - a constant reminder of this basic reality: 'abd-ar-Rahman, 'abd al-Karim, 'abd-Ghaffur and so many others. They strike the sound of an ever new homage to God's self-manifestation in man's obedient servanthood and so are, we could say, each in its own colour, the proclamation of a programme of life in God's service. Servant clothed in divine colours, man is a being in his own right, but a being that reflects the Being of all being. As the goal of his life, the divine Names are the innermost ground on which his dormant qualities are destined to thrive and shape the human personality. Servanthood is an active process of development in which man, to come to a full life, must take his full share.

Woh sifat-e-ilahiya jo hudud-e-bashari ke mutabiq khud insan ke andar muzmir hain, unhen mashhud karte chale jana', writes Parvez to Salim. And he contunues: 'Yeh muzmir sifat jis qadr mashhud hoti jaeegi, insan Khuda ke qarib hota jaega' (Salim II, 12).

In other words, man's active conformity with the divine Names and Attributes is his way to God, so much so that Parvez can say that to believe in God is nothing else than taking the 'beautiful Names' as one's ideal of life (Salim 11,12). Living up to it leads the human self (or personality) to encounter God within the working of the divine laws Man becomes, as Parvez says, a 'cog' in the divine 'machinery'. The expression is of doubtful taste, but often used by Parvez to emphasize that individual man's relationship to God is totally ingrained in the social whole of mankind, and most of all in the body of like-minded believers, — those whom he calls the 'Qur'anic society'. This insistence on the absolutely necessary social, or we could say, horizontal

whom I referred earlier many might say. These authors are too small a basis and a scarcely representative one, to afford the proof of my assertion. To this I can only answer their writings were at my reach and from the particular point of view under question have impressed me. But I wholeheartedly confess to insufficient information and shall be grateful for any corrections and elaboration. It strikes me, though, that Balion in his chapter on the nature of God according to modern Muslim Qur'an interpreation shows the divine Attributes to be the most debated concern of interpreters, and he gives significant quotations. So f.ex. of Muhammad Rahim-ud-Din on the divine Attributes to be reflected in the believer: 'In view of God's Tawhid the Muslims are required to built on one foundation; in view of God's Samadiyat they are required to be independent of others in every sphere of life; in view of God's Wujud Mutlaq they are required not to give themselves up to wordly concenrs; in view of God's 'Ulwiyat they are required to stake everything, trying for the highest degrees (of perfection)' (p.56). This and other quotations do indicate that an inquiry beyond Parvez in this matter would certainly yield more elements to substantiate my claim.

But now Parvez. God's essence being beyond the limits of human consciousness and comprehension, man's sole relation to God, Pervez holds, in through the study and observance of the divine laws. What are they? They are whatever God does. What the Qur'an says of God, may as well be understood as meaning God's laws: laws of the natural working of God's created universe, laws ruling the growth and transience of the human individual and society (Salim I, 173). The Qur'an has given man the means to know which these laws are. It? calls them the divine Names and Attributes. Man must study them 'ala wajh-il basirat', as one who not only looks at things, but sees them in the depth of their significance as God's revealed word to men. Rational reflection leads him to gain a knowledge that only the source of revelation can provide, not man's mind alone. Hence Parvez holds that only the Quranic divine Names and Attributes carry the guarantee of truth. They are given man as his goal of life and as such postulate universal recognition. In them mankind is enabled to achieve the unity for which it is created. But obviously, study alone would remain ineffective if it does not evolve into action, an action which is nothing else than an unrestricted obedience to the divine laws, 'Holy truths into holy instruments', as Dionysius said. This points to the same obedience. Commenting upon 'sibghat Allah', Parvez equates this obedience to the 'dye' (sibgh) that penetrates a cloth and produces a

the moment of departing from his master, is precisely a word or thought mindfully painted on white paper by the master's brush. It is the seal that perpetuates the spiritual link between them and a spur for the disciple to seek further progress.

But the image reminds us as well of S.al Baqarah (II,138): 'Sibghat Allah! Man ahsanu min Allahi sibghatan? wa nahnu lahu 'abidun!' (We take our) colour from God, and who is better than God at colouring? We are his worshippers. At first sight this verse may appear to have a controversial undertone, since ordinary commentaries give 'sibgha', (Allah's dye or colour) the meaning of true religion (millat Ibrahim, or fitra) and oppose it to the Jewish and Christian baptismal rite. The true colour of God, the commentaries suggest, does not result from any ritual bath. It comes from the true baptism which means actual life according to Allah's religion. Through it alone man acquires God's Attributes and 'becomes his living manifestation.'

Whatever the historical relevance of this explanation may be, it is sure that the mystics sensed in the verse the all-embracing reality of God's presence to man in the divine Names and Attributes. In his Tafsir (p.90) *Ibn 'Arabi* identifies 'sibghat Allah' with 'nur Allah', quoting a hadith according to which 'God created men in darkness, then spattered of his light on them. Whoever the light fell to, was led to the right way, whoever missed it, went astray.' He uses this in support of his view that the inner nature of every man is dyed with some colour: the colour of his beliefs, his religious intentions, his rational convictions, his passions, but only the true monotheist (muwahhid) is dyed with the colour of God.

Jalaluddin Rumi, on his side, saw in sibghat Allah God's paint pot which means for him God's selfhood, the 'hua'. The one who falls into the pot cries out full of joy that he has found his true self I am the pot,— I am He, 'ana Hua' (ii, 1348 in La Passion d'al H.II, 281). For Massignon this is what 'anal Haqq' truly means. And in still another form Rumi signifies the transforming action of sibgha: the iron the blacksmith holds in the fire loses its colour and takes on the fire's. 'He who is only iron says I am the fire...Similarly Adam when he received God's light, the angels worshipped him...What is the fire, what is the iron now? Keep your mouth shut...'

'Allahu ahsanu sibghatan', God's colouring, the transforming power of sibgha is, I believe, the angle from which the divine Names speak also to modern man. I now come to Parvez and Muniruddin to

divine Names. True though it is that love is the most inward stirring force in man's aspiration towards the divine Names, it does not outstrip the share of his intelligence in the assimilative process. If the mystical way, as Bayazid al-Bastami said, is 'man's putting on man of God's qualities, this process goes by stages. (R.Gramlich, 322) It starts with what the German mystics call the 'Entwerdung', literally the process of ridding the human self of the fetters of egocentricity, - of the actual ego described in the Qur'an as 'da'if (4,28), as 'ya'us, kafur' (11,9 despairing, thankless), as 'zulm' (14,34 wrong-doer), as 'yatgha' (96,6 rebellious), is one word as 'lost', fe tadlil' (105,2). The inititator of this process is God, the mystics say, usually through some extraordinary event, and it is God who leads the aspirant by the attraction of the revealed divine qualities. They gradually cease to be veils hiding God away and disclose themselves to man's intelligence as God's action > on him, - as God's appeal to him to let himself be transformed into the instrument of perfect obedience, - 'abd, servant - that God wants man to be. This process intensifies the soul'a desire for a closeness to God which the mind perceives as characterized by the assimilation to God's qualities. The further the inner transformation progresses, the more clearly man realizes which are the particular Names in which God wishes him to build himself up. They become his true 'clothing'. According to Massignon studying al-Hallaj, this gradual clothing of man in divine Names which imprint themselves on man's mind, was seen by al-Hallaj as prefiguring the mystical union of the soul with God, as the taking on by man of the form of glory under which Adam was worshipped by the angels (Passion d'al Hallaj III, 142).

Many witnesses from Christian spirituality could be cited which show perfect symmetry with the Islamic 'takhallug' experience. Their preference is obviously to lay emphasis on the work of love. The perfect imitation of God's perfections', one French mystic of the 17th centry notes, 'is in love (charity, agape). Its highest work is to transform the lover into the Beloved One and to impress on him the Beloved One's qualities' (DSp 1086), or St. John of the Cross (16th cent.): 'Every Name of God is a lamp, a lamp of fire, which illumines the soul and gives it the warmth of love' (DSp 1089). Another word, still of the above mentioned French mystic, which will lead us on to an additional Qur'anic utterance, is this: 'having designed his image in our soul, the Creator lays his brush into man's hand so that he may perfect it (the image) by imitating the divine perfections' (DSp 1086). In a first instant this brush and art of designing might make us think of the immense role played by them in the Far-Eastern spirituality. Among the highest distinctions a successful Zen disciple can receive at classical text of Islamic reflection on the Names: Abu Hamid al-Ghazali's 'al-maqsad al-asna' (reprinted in Beirut in 1971). But from what one can read about it, it is beyond any doubt that the takhalluq bi akhlaq-illah belongs to the pith of al-gazali's thinking in the matter. I quote only one sentence from his writing: 'the perfection of the worshipper, as well as his happiness, lies in imitating (takhalluq) the qualities of Allah the Most High, and adorning himself with the meanings of his Attributes and his Names in that measure that may be considered within his right.' This is in sober down-to-earth words what mystics in moments of rapture uttered in their own explosive and sometimes extreme speech. obviously al-Hallaj's 'ana-l-Haqq' which caused scandal and perhaps still does, comes here to mind.

Not quite unlike al-Ghazali, *Iqbal* on his side, in a note on Nietzche (see S.A. Vahid, Thoughts and Reflections on Iqbal, p.243) formulated it as follows:

'The small I which is the central fact of man is variously described in the Quran: da'if, jahul, zalum, but also ahsanu-t-taqwim, the bearer of divine trust...The slender I...has the quality of growth as well as...of corruption; it has also the power of absorbing the Attributes of God...Takhallaqu bi-akhlaqi-llah and thus to attain the vicegerency of God on earth.'

And in 'Asrar-e-Khudi': God's Vice-gerent is as the soul of the Universe. His being is the shadow of the Greatest Name.' In this connection he also speaks of love as the power of 'assimilative' action. He there refers to S.al Mu'minun, XXIII, 14: 'blessed be God, the best of those who create!' This authorizes him to mean that 'partaking in the creative functions of God the individual ego demonstrates the power of assimilative action' (quot. from Hafeez Malik, p. 164), thus inferring the 'possibility of other creators than God' (quot. from Nicholson). It is good to see that Iqbal identifies this assimilative action with love lest we should misunderstand man's creative urge as a merely moral and voluntaristic impulse, — which it is not. Without love the 'takhalluq', this 'power of absorbing the Attributes of God', as Iqbal says, would result in the clear denial of all mystical insight, and therefore of the choicest part in the Islamic tradition that attaches to the

And it is nothing else than 'takhalluq' when the saint describes the supreme end of his prayer-life as the search for the mystical gaze that shows him 'God in all things.'

universal theme of our preoccupations and this involves of course also his relationship to God. Recent publications in Pakistan, visibly in dependence on Iqbal, show interesting developments on the human relevance of the Names. What in them is striking, though, is that they use trains of thought, if not the vocabulary, that were common to the mystics of old, while at the same time their general tone of writing disclaims any dependence on the mystics. I'm speaking on the writings of G.A. Parvez and of a perhaps still little known book of Prof. Muniruddin (Lahore): 'Fresh Thoughts on Islam.' The kinship of even modern thinking in this matter with the mystical tradition thus is characteristic. It refers us to the fact that undeniably it is the mystics who in their pursuit of man's annihilation in God reached the most profound insights into the meaning of the Names of God, and that these insights remain also to say the best resource for our own pursuits. It is obvious that these pursuits move within a sphere of sace redness. We may therefore take advantage of an advice we already find in as writing on the divine Names by Dionysius the Areopagite, the great Christian Neo-platonic philosopher and theologian of the end of the 5th century. Introducing the study of the Names, he counsels: 'let us approach these godlike contemplations (for such indeed they are with our hearts predisposed unto the vision of God, and let us bring holy ears to the exposition of God's holy Names, implanting holy Truths in holy instruments according to the divine command' (1,8). This 'implanting holy Truths in holy instruments' sets the tune for all such future dealing with the Names as will be attempted in theological and mystical writing of both Islam and Christianity. For both creeds it will crystallize round the fundamental formula which Islamic Tradition has coined in the famous 'takhallaqu bi-akhlaq-illah': built yourselves up in the manners of God! The manners of God, or in Dionysius' words the holy Truths about God, find the men their 'instruments' by which they can become the builders of themselves. You may be surprised to hear that the 'akhlaqu-llah' have their exact correspondence mores Dei - in Christian writers mainly of the Latin (i.e. Western) Church, starting from Tertullian in the 2nd century all through the key-figures of Christian spirituality: St. Augustine, Anselm, Bernard, Bonaventure, Thomas Aquinas, Lessius, Olier etc. up to at least the 17th century. Also St. Ignatius of Loyola whose guidance in Christian meditation went almost unmatched up to our times, assigns the divine Names a place within the highest form of contemplation in his booklet of the 'Spiritual Exercises' (237). Several treatises carry the term 'mores Dei' (akhlaqu-llah) even in their titles.

Unfortunately I have not been able to lay hold of the great

appaeared to me again later on. This time it was at a visit to Jahangir's tomb in Lahore. Anybody who goes there with a mind in meditation will be thoroughly captured by the significance of the place. The visit leads you through the beauty of nature to human skill in a display of the finest artistic harmony. You enter a paradise garden where trees, flowers, water and birds tell the greatness of Creation. You proceed to even stronger fascination in front of the builder's symphony in stone: minarets, arches, galleries. Finally, under a vault, you stand at the great man's tomb. Is this the end of our world's splendour? Yes, but carved in the marble, Allah's 99 Names in the silence of death sing the praise of the Everlasting One. Faced with the powerful language of all these symbols: nature, human skill and divine praise, who would not with emotion remember Allah's word: 'Everyone that is thereon will pass away; there remaineth but the countenance of thy Lord of might and glory!' (Ar-Rahman: 55, 26-27)

This contenance of the Almighty it is of which 'the Most Beautiful Names' tell us with abundance. Their wealth fills the holy Book from cover to cover. They invite us to listen to them, for they are praise and guidance all in one. Guidance may be felt as a need, but in order to accept it man quite naturally demands to know about the origin, nature and goal of the guidance that is offered. Aristotle said that inquisitiveness is the privilege and primary duty of the homo sapiens. No wonder then that the Names speaking so eloquently of the Almighty's countenance were subjected to scrutiny by numberless generations of Muslim thinkers, divines and mystics. It is not I who would dare to apprise you of their names and merits. You know them far better than I. My concern rather is to point out what line of approach to God's Names I would consider of greater relevance to men of today. Generally speaking these names can be divided into those relating to God's essence: al-Wahid, al-Ahad, al-Qayyum, and thus inviting to speculation on God's mystry, — and into those, of far greater number, relating to creation as a whole and man in particular: al-Khaliq, ar-Rahman, ar-Rahim, al-Ghaffur. Hence al-Rabb. the discussions in Islamic history on the nature of the divine Names, their eternity or otherwise, their forms to be received from revelation alone or liable to be multiplied by the effort of reason, and so on.

In its restlessness our world of today is hardly disposed for an approach to the divine Names from the angle of metaphysical disquisitions. Rightly or wrongly and with more or less respect for this concern it has relinquished it to the centuries of the past. But the matter is different with the significane of the Names for man's life. Man is the

inspired by this proposal, not least', he said, 'because my English was not that good. So I declined the offer. Yet after a while the publishers came again, pressing me with new arguments: You must write this book, you are Pakistani, none of the others can speak like you, do put your whole self into it, don't feel shy, specially if the story is spiced with some of your gallantries to ladies, you are definitely in for a best-seller! When I heard this', Dr. Ataullah continued, 'it became immediately clear to me that I would never write such a book. What gave me this clarity is that, as in a flash, my memory remembered 'Allahu sattar!', one of the divine Names my pious parents had taught me when I was a yougster. Allah is 'the Veiled One', Allah keeps his intimacy to himself. This is what my conscience told me at that moment. If Allah is so why should I then be different?'

Was this not a wonderful introduction to the divine Names? It is true that the word 'sattar' does not literally figure in the Qur'an, but it is attested in certain lists of the 99 Names and thus is borne out by Tradition. It certainly breathes the Quranic spirit. The word at once opened an avenue to my better understanding of our own Scriputure. 'You must be holy because I am holy' (Lev.II,45), God there says, already in the Old Testament, and the same divine command is in various forms of expression carried all over the sacred texts: 'be perfect just as your heavenly Father is perfect' (Mt 5,48), 'try then to imitate God, as children of his that he loves' (Eph 5,1) etc. Naturally I superficially knew these verses, but had little reflected on the concrete, practical impact they are meant to have on a man's daily life. 'Allahu sattar' became my eye-opener not only to the revelance of single divine Names considered as such, but as well to the fact that the holy Scriptures, Biblical or Qur'anic, can and should be read in their entirety as appeals to understand that all human striving is a pilgrimage towards assimilation with God's perfection. To mention only one example, the whole 'Sermon on the Mount' then shows a far greater depth of meaning. A provocative statement such as, for instance, the famous 'love your enemies' then loses much of its impossible sounding nature when it is heeded that the word essentially means to place man following God 'who causes his sun to rise on bad men as well as good, and his rain to fall on honest and dishonest men alike' (Mt 5, 45). To observe this divine injunction may require a heroic struggle with one's emotions, but it raises the struggle to the level of pure obedience to God which is adoration. From a mere trial of moral strength it makes it a truly religious act.

In another form the message of Dr. Ataullah's 'Allahu sattar'

#### THE DIVINE NAMES AND MAN OF TODAY

#### R.A. BUTLER\*

It is a great honour for me, and a pleasure, as a non-Muslim to be invited to participate in your Seminar on the auspicious occasion of the new Hijri Century and to be allowed to benefit from your learned discussions. I wish to express my heartfelt thanks to Dr. Rashid Jullundhri who kindly invited me, and to all of you here present.

When I received the invitation, I first felt divided between feelings of hesitancy and a strong desire to say thankfully Yes. But my 'yes' had to be built on something: if not on Qur'anic scholarship to which I have no claim, was it on my desire to bear very simply witness to what in the course of years I have received from reading the holy Scripture of Islam? I think it is, but I may add at once that it is also my personal indebtedness to and friendship for Dr. Rashid. After this I must beg for your leniency if for a while my person still keeps involved in what I have to bring before you. It is because the subject I have chosen: the divine Names, has proved to be the true entrance for me to a fruitful reading of the Qur'an.

Lahore a meeting of Christians at which Dr. Ataullah was invited to expose the Muslim view of 'sin'. As you probably know, Dr. Ataullah was the author of 'Do dunyaon ka shehri' which he wrote after participating as a medical doctor in the Italian expedition that conquered K2 sometime in the fifties or early sixties. If all he told us in that meeting I remember only one very personal episode, but this I shall never forget. He said: 'When we came back from our expedition I was invited to the US. On arriving there I was met by publishers who suggested that I should write a book on my experience of the climb which I had shared as the only Pakistani of the team. But I felt little

<sup>\*</sup> A renowned scholar, Head, loyala Hall, Lahore.

conceptual sense and not always in their concrete, primary and semantic -historical context.

Finally, I would like to quote the Sura al-Asr, one of the earliest chapters of the Qur'an, about which the celebrated Imam Malik b. Anas remarked that it epitomises the entire moral code of the Qur'an. It reads:

"By the Time, verily man is in loss, except those who believe and do righteous deeds and enjoin each other truth and patience."

Any one who reads this chapter whether in the seventh century Arabia or now in the 20th century or after another two thousand years will not fail to see its normative and evaluative force which can be applied to any time, place and cultural millieu.

I may now conclude that the Qur'anic standards of evaluation are capable or rational justification in the sense that they are liable to be explained in terms of some higher principles, albeit of course within the strict bounds of monotheistic belief. The Qur'an provides a reliable theoritical standard as normative and evaluative principles and at the same time, by necessity, a body of particular rules as descriptive and concrete by which to distinguish between right and wrong, between what is good and what is bad. The functional contents of all the positive and negative value-terms may relatively differ in their applicability from time to time and from society to society but their fundamental sense and spirit will remain the same. And finally, salvation lies in good and appropriate deeds demanded by given situations provided these are accompanied with the faith or Iman in the ultimate Truth-God; and this faith is above religious groupings and sectarian denominations.

good and forbidding what is bad, and (4) trying to compete with one another in good works. Besides belief in God and the Last Day, the terms employed are *Ma'ruf*, *Munkar* and *Khayrat* which are by their very nature normative. It is not possible to elaborate here, at any length, that these terms are meant to provide categories of good acts in different historical and social context, leaving to the conscience of men to decide their 'actual content'. Suffice it to say that throughout the Qur'an, almost in every context, we find passages which are general and open in their applicability and meaning in defining people into two categorically different groups according to what they do. Let us see the following verse:

"Those who reject (Truth) among the people of the Book and among the polytheists will be in hill-fire to dwell therein for our; they are the worst of the creatures ( عَدَالَا الله ). Those who have faith and do yood works, they are the best of creatures ( عدد الله ) XC VIII, 6-7.

Here the entire mankind is divided into two categories or groups on the sole criterion of *kufr* and *Shirk* on the one hand, and the faith and good works on the other; the former are the worst and the latter the best of the people on earth. Still revealing is the following verse for our point:

"Those who believe (in the message of the Qur'an) and those who are Jews and Christian and Sabaians;

Whoever believes in God and the Last Day, and does that which is right, shall have their reward with their Lord: Fear shall not come upon them, nor shall they grieve."

11, 62.

It is one of many such verses where the Qur'an declars in an unequivocal terms that righteous acts are determined only by faith (Iman) and not by religious groupings and sectionalism. Faith in God is the only criterion. The law of God never turned to ascertain to what race or to what religious group people belonged. External form of an action may differ from time to time, from situation to situation and from one race to another but if they are governed by Iman or the firm belief in God's superiority, that action will become Salih and will entitle the doer to salvation. Thus all the value-terms of the Qur'an which qualify human actions as good or bad must be taken in their remember We took a covenant from the children of Israel (to this effect) that worship not but God, treat with kindness your parents, Kinsmen, orphans and those in need, speak kindly to everyone, be steadfast in prayer and practise regular charity; but you turned back (from this covenant) except a few, and now you too turn aside."

II, 82-83.

Here the following five elements of 'good deeds' are enumerated in concrete terms. These are: (1) to worship none save God, (2) to be good and benevolent to parents, the near kinsmen, orphans and the needy, (3) to speak kindly to every human being, (4) to perform the prayers and (5) to pay the alms. It needs hardly any elaboration that all these five elements of 'good deeds' in their very nature and function are both descriptive and concrete on the one hand, and evaluative and normative on the other. There are many important points in this yerse for our special consideration of which three of them must be mentioned in passing. Firstly, it refers to the Israelites which indicates that what is applicable to a nation thousand years ago is equally applicable to the people in Muhammad's own time and will remain so for the people to come. Secondly, it refers to the prayer with the word salat which was practised by the Israelites. That means that Islam recognizes the modes of prayers practised by other nations as fulfilling the purpose of worship to God. And thirdly, the phrase 'speak kindly to every وقولوا للناس حسينا ) uses the word Nass (men) human being' ( in general and not any religious group or particular people.

The word Salih does not always qualify human conduct only. We often come across the verses where the word Salih is applied to man of certain type. The following verse will help us in understanding the meaning content and the evaluative nature of the concept of Salih and will give us almost a verbal definition of a Salih man.

"Some of the people of the scripture are a nation upright (Oa'ima) who keep reciting God's signs throughout the night, falling prostrate (before God). They believe in God and the Last Day, enjoin what is good (Ma'ruf) and forbid what is bad (Munkar) Vie one another in good works (Khayrat). These are of Salihin."

Here, four basic elements of those qualified for being the Salihin are counted: (1) reciting God's signs, (2) belief in God and the day of reckoning, (3) taking upon themselves the duty of enjoining what is

In general characterization of all human acts the Qur'an contrast Salihat with Sayyiat. Thus we read:

"Do those who commit 'Sayyiat' think that We shall treat them in the same way as those who believe and do 'Salihat', equal in life and death? How ill they judge."

XLX:20

It is clear that we are to translate Salihat 'good deeds', we have to translate Sayyiat, 'bad deeds'. Throughout the Qur'an one will find that Sayyiah is used in contradistinction to 'amal Salih e.g.

"Whoso does an evil deed (Sayyiah) shall be repaid exactly the like thereof, but whoso does a good (deed) (Salih) whether man or woman, being a believer such shall enter paradise and shall be supplied with food without reckoning."

There are many such verses in the Qur'an where Sayyiah is used as a classifactory term to include all negative aspects of human conduct just as the term Salih is used for the positive ones. Under the positive value-terms we may discuss the qualities of Mu'ruf, Khair, Hasan, Tayyib, Sidq, 'Adl, Birr, Ihsan and Taqwa" etc.; and under the negative value-terms we may discuss their opposites, i.e. Munkar, Sharr, Su', Khabith, Kidhb, Zulm, Fasad, etc. From the beginning till the end, the Qur'an explains these qualities sometimes in descriptive from but often in normative sense and thus provides man a framework for their behaviour and conduct in varying situations to decide for himself what is good and what is otherwise. It is, however, not possible to cite in this short paper even a selected number of verses which describe these qualities. We would, therefore, concentrate only on the point that the Qur'an conceives of 'amal Salih in the most general terms.

For this very reason the mechanism of the Qur'an, as has been pointed out earlier, in potraying 'amal Salih is both concrete and descriptive on the one hand, and normative and evaluative on the other. There are numerous verses which can be cited to illustrate this point. For the concrete of 'good works' let us take, for example, the verses 82-83 of the Sura al-Bagara which read:

'Those who believe and do good works, such shall be inhabitants of Paradise, to dwell therein for ever. And

its adjectival form salih would mean 'sound, proper, appropriate, right, good, solid, useful, practicable, suitable, fitting and also virtueous and pious. So, we have expressions in Arabic such as ( هوصالح لكذا )'he is fit for that'. Salih may qualify a person or an act performed by a person as, say, (علمالح) a good man, or ( رجلمالح ) an appropriate or proper act. Thus, in order to describe human acts ('amal, Sing. 'Amal) in positive and commendable terms, the Qur'an always uses Salih as its qualifying adjective. But, while 'amal is inevitably followed by the inseparable qualification of Salih, the combined terms 'amal salih is always preceded by a mental condition without which no amal can become salih. That necessary condition is what the Qur'an calls Iman or faith in God. It must, therefore, be particularly noted that the Qur'an always binds Iman and amal salih together into, one should say, an inseparable unit. Just as the shadow follows the form, whereever there is Iman there is salihat or good deeds, so much so that we may rightly define the former is terms of the latter and the latter in terms of the former. In brief, Salihat are belief fully expressed in outword conduct. Thus the combined and qualified qualitative phrase "those who believe and do Salih deeds ( الكذين آمنوا وعملوا لصالحات is one of the most frequently used standing phrase in the Qur'an. "Those who believe" are not believers unless they manifest their inner faith in appropriate action and behaviour that deserve the appellation of Salih. and "those who do good deeds", their deeds are not good unless they are in complete harmony and conformity with the firm 'Belief' in the Absolute and the Eternal Truth, i.e. God.

The term Salih, in its very nature, is classificatory and not concrete and, therefore, its actual function is to endorse those works which are appropriate to do. Thus to provide a framework for good deeds, useful to man and his society, both here and hereafter, the Qur'an adopts a number of positive and negative value-terms denoting good or bad deeds. These terms are concrete in as much as their semantic content and historical context are concerned, and evaluative as far as their value contents are applicable to the situations beyond their semantic content and historical context. But as the term Salih comprehends all the positive values, there must, by necessity, be an equally comprehensive term to comprehend all the negative values. In fact, the real meaning of 'Salihat' in human attitude and functional behaviour cannot be fully understood without keeping in view its opposite term, as it is always easier to understand things by contrast. The Qur'an therefore, provides two equally comprehensive umbrella terms to be applied to positive and negative deeds, under which a number of terms are used.

There are a number of ethical terms in the Qur'an which can genuinely be classified as more evaluative than descriptive. In this category we can easily cite words, both positive and negative, such as, Ma'ruf and Munkar, Khair and Sharr, Hasan and Su, Tayyib and Khabith, Sidq and Kidhb, 'Adal and Zulm, Fasad, Birr, Ihsan and Tagwa.' Thus words like khair and Sharr, for good and bad, for example, or words meaning sin such as dhanb and Ithm, are classifiacfactory both in nature and function rather than purely descriptive. Yet, they cannot be classificatory unless they pass through descriptive stage where certain groups are classified under this or that quality. It is because of this fact that the real mechanism of the Qur'anic moral code works on the level of primary ethical terms. These are descriptive words used for conveying information of a factual character. But unlike ordinary descriptive words, they have, over and above their descriptive or factual content, which we may justly call evaluative content.

Take, for example the word Kufr, which is, as we know, one of the most important moral terms in the Qur'an. The word means the attitude of ungratefulness towards favours and benefits received. As such, it is a genuine descriptive word having a concrete factual content. At the same time, however, it is clear that the word is invested with an evaluative aura which surrounds it and makes it much more than mere descriptive. And it is this evaluative aura or halo hovering around the descriptive core of its meaning that makes kufr an authentic ethical term of normative character. A comparison of this word with some other word, say dhanb, belonging rather to the level of metalanguage, will at once confirm my view.

In the light of what has so far been said, we may now turn to the Qur'anic description of 'amal Salih'. Nothing can demonstrate so emphatically the Qur'anic concept of moral goodness in both descriptive and normative senses than the word salih which is one of the commonest words used in the Qur'an for moral excellence.

The word salih is generally translated into English as righteous or pious which betrays a particular religious connotation only, taking even religion in a particular or rather narrower sense. Salih is derived from the Arabic root Salaha (SLH) which, in its meaning, is much more comprehensive and widely applicable than the translators generally make out of it. We may justifiably translate it as to be good, right, proper, in order, to be useful, fitting, suitable or appropriate; hence,

It is an obvious fact that any essential problem of ethics cannot be satisfactorily solved through sheer abstract thinking on a plane which is too remote from the concrete facts of human experience. Even a cursory glance of the history of ethical theories, whether in the east or in the west, developed in last two thousand years will make this point clear. The fundamental issues of morals always arise in the much lower realm of empirical facts and practical experience. It is here in the midst of concrete reality of human life in society, that the semantic content of every ethical term is formed. But it is from these empirical facts and the practical experiences of different societies at different stages of history that the more general, universal or theoritical ideas of morals and ethics emerge. It is because of this fact that ethical values are divided into two categories: descriptive ethics and normative ethics. By descriptive ethics we mean those moral conceptions which are understood by a particular society, group or certain persons at a given time. And, in this way, it is also a branch of the cultural anthropology which is now, and perhaps rightly, employed to understand the rise and growth of religious traditions. Normative ethics, on the other hand, deals with the general principles of what to do, and provides the guidance for the right evolution of conduct and behaviour. Side by side with the above two terms - descriptive and normative, another set of two terms which can be used alternately, are called primary ethical terms and evaluative ethical terms. Primary ethical terms indicate ordinary descrptive words, denoting concrete factual properties. By evaluative ethical terms we mean those ethical words whose main function is classificatory rather than descriptive. These are chiefly employed for classifying various descriptive properties denoted by descriptive words, e.g. good, bad etc. In this sense, evaluative ethical words may also justly be called ethical metalanguage.

It is with this knowledge of the categories of moral vocabulary that we can examine Qur'anic ethical terms and see whether its descriptive ethical terms can be used as normative, and its primary ethical terms can be employed for evaluation of moral conduct in general. If they have the capability to be raised from the level of concrete to the abstract and from the particular to the universal then the Qur'anic ethical code can serve as the 'moral conceptions' to be applied to all ages and to be adapted by the human society in general. In this way, then, the moral code given by the Qur'an, is to be taken as primary, descriptive and concrete as far as the immediate society to which or through which it was addressed for the first time in the Arabian context; and it would be taken as a framework and normative principles for the latter societies of all times and epochs.

### CONCEPT OF 'AMAL SALIH IN THE ETHICAL SYSTEM OF THE QURAN

#### SYED HUSAIN M. JAFRI\*

Muslims believe that the Qur'an provides a comprehensive moral and ethical code for the entire human society, irrespective of time, place and geographical boundaries. The Qur'an itself repeatedly claims that the message sent through the Prophet of Islam, though in the Arabic language and in a particular millieu, is meant for the entire mankind and for all times to come. To this effect we find numerous verses in the Qur'an, e.g.

"And We have not sent you but as bearer of good tidings and as a warner to all mankind."

XXXIV:28.

And, "Say, O mankind! surely I am the messenger of Allah to you all." VII:158

How the Qur'an can justify this claim for itself while its language, symbols, similes and all the value-words it employes belong to a particular semantic structure and to a particular society in its sociological and historical context. This is exactly the question which I would like to address myself in this paper by examining Qur'anic concept of 'amal Salih' which may tentatively be rendered, at this stage of our discussion, as good deeds or appropriate acts. It may also be noted here that 'amal Salih' along with Iman (faith) is the most frequently and repeatedly used term in the Qur'anic system of ethical conduct from the very beginning of the Revelation until it came to an end with the death of the Prophet. But before we try to examine the term 'amal Salih' its meaning, applicability and scope, few observations regarding the categories and nature of the ethical terms in general, are necessary.

#### NOTES

- The Qur'an, 2:2, See also 2:185.
- 2. Q:69:41
- 3. An obvious difference is noticeable in the contents and style of narration in the Makki and Madani verses, i.e. the revelation prior to and after Hijra.
- 4. 24:35
- 5. 57:3
- 6. Al-Shahrastani, al Milal wa I-Nihal, London, 1842, p.17.
- 7. These three attributes i.e. Alim, Khabir, and Qadir occur innumerable times in the text of the Qur'an.
- 8. i.e. the verse of the Throne op. cit.
- 9. The word aql, and its various derivations have been used 49 times in the Qur'an. See Muhammad Fuad al-Baqi: al-Mujam al-mufahris.
- 10. See for instance 'Ali Shariati: On the Sociology of Islam.
- 11. Chapter III, pp.82-87. The technical term used is *Iktisab* or acquisiton. See 2:286.
- 12. 33:62:22:65. See also On the Sociology of Islam, op. cit. p.52 & 53
- 13. 2:30.
- 14. 4:59, 16:90.
- 15. e.g. Ashaira & Mutazila, See also Sayyid Ahmad Khan, Muqalat, Vol.111, pp.176-77 and 184-85.
- 16. e.g. the theory of emanation.
- 17. See for instance lebal's Reconstruction of Religious thought in Islam, for an alternative philosophical position.
- 18. Ali Shariati, On the Sociology of Islam pp.82-87. See also Sayyid Nawab Haider Naqvi, Ethical Foundations of Islamic Economics Islamic Studies, Islamabad Vol. xvii, No.2, pp. 109 ff.
- 19. 2:2, 2:185.
- 20. Part of the meaning of this phrase is covered by what the classicist call the occasion for revelation.
- 21. Gilbert Ryle, The Concept of Mind, pp. 20 ff.
- 22. These his been discussions between the Mutzila and Asharia on whether God knows the universals only or knows the particulars as well.

existence of God has a different conceptual context, than a statement of the existence of a king in history - the latter again is conceptually different from a king in a legend. Once the principle of conceptual context is understoodl the apparent contradictions in the Qur'an resolve themselves into understandable, real human situations. Let us take an example and apply what we have said to a philosophical understanding of an apparent contradiction of the Qur'an. How do we resolve the attributes of omniscience and omni-potence of God with the concept of the freedom of human action. Let us keep the premises in view: a) The concepts used in the Qur'an are for providing guidance b) they should, then serve their purpose, i.e., should be capable of guiding mankind. What would then mankind think of God who is deficient in certain respects? Why should then a common man be afraid of a God who is powerless and may not be able to punish him for his wickedness and why should he then feel motivated to be good if God has no power to reward him. The sort of concept of tauhid that the Qur'an presents would become meaningless if God is not Omniscient and Omnipotent. One may reject the whole idea of tauhid, but once it is accepted, the attributes become a necessary corollary and if they are not admitted common sense would revolt against it.22

But this context of having a belief in God who is all knowing and all powerful should be kept separate from a conceptually different context of human actions. Again, in this context the notion of responsibility of a man's actions becomes meaningless if man is taken to be wholly determined by forces outside his self, whether physical or non-physical. It is not the common sense which is ill at ease in accepting his freedom of will alongwith the notion of omniscience of God. It is 'either/or' logic of the philosphers which finds fault with such an acceptance by human beings, though perhaps unwittingly committing some very grave errors i.e., of of divorcing thought from reality, of thinking that the only possible logic is the logic of either/or and of misplacing concepts which were meant to be for the guidance of the common man, into, a categorically different framework.

What we have tried to say in the foregoing lines may disturb some of the commonly adopted attitudes towards an understanding of the Qur'an and some may retaliate against it with counter arguments. We would welcome such a situation since we are not claiming that our reading of the philosophy of the Qur'an is the only one possible, or, even plausible. Our intention is to open a way for a better understanding of the word of God and if some one says that mine is not the best he proves our point.

How then should one approach the problem? There are a few pointers to the solution:—

We started this discussion with a platitude, i.e., that the Qur'an is a book of guidance, and that also for mankind, if it so wishes. 19 This platitude is the key to the understanding of the Qur'an. It means that all the statements occuring therein have one primary function, i.e. of providing guidance. The connotation of the word 'guidance' would be stretched too illogically if it is taken to mean all sorts of guidance, e.g., in constructing a guided missile or in curing cancer. Naturally 'guidance' refers to the living of a particular life on earth in which 'goodness' (Khair) could be maximised. The association of guidance to 'mankind' is a further pointer to the sort of philosophy that the Qur'an envisages. In one word it is the philosophy of common sense, though, unfortunately, the phrase has been dishonoured in the history of philosophy. It is true that philosophy starts with a dissatisfaction of common sense, but eventually it returns to common sense. Watertight conceptual systems and two-dimensional Aristotolian logic are no true pictures of reality. Thought systmes are not or, at least, may not be systems of reality. No amount of philosophising can convince us contrarily to the simple common sense truths of life and anything that flouts common sense becomes suspicious.

This reading of the philosophy of the Qur'an is strengthened by the generality of the metaphysical concepts' occuring in the Qur'an yielding themselves to a plurality of interpretations. All these pluralities are somehow adjusted in a historically continuous and a broad unified I pint of view. Two interpretations at the two extremes of a time period or in thought process may look very dissimilar to each other and in some cases it may be a matter of judgment to exclude any one of them as contrary to the main intention of the use of a concept in the Qur'an. What is important is to determine the conceptual context of a statement 20 and then to apply the rules of the context to determine the meaning, ruth, validity, or the intention of a particular statement in the Qur'an. The philosophers have, more often than not, assimilated different conceptual contexts while determining the meaning or intention of a Qur'anic statement and have applied a single set of rules for their understanding. This is, what Ryle calls the category mistake.21 A resemblance in the syntax of two statements does not make them conceptually identical. An existential proposition in a story may be true in the story itslef, but outside the context of that story it may be absurd, meaningless, or false. In the same way a statement about the

that the Qur'an does not insist on any specific ontology, it does have a specific society in view which is not a necessary correlate of any metaphysical or ontological system. Here again only the broad outlines could be formulated in terms of certain values, which, when obtained in a society, the society can be said to fulfil the objectives of the Book. Exact descriptions of the details of such a philosophy may be valid, relative to a particular space-time dimension and may become irrelevant for another without being declared as false. The truth of what has been said in evident by a lack of details in the Qur'an itself both of metaphysical terms and social commandments. 18 For instance the concept of tauhid is strikingly dumb with respect to the nature of God, His ways of operating etc; and is at the same time equivocal with respect to His being immanent abid transcendent, all powerful and justice etc. Nevertheless, this very concept of tauhid provides a deeper principle of values, social organization and a sort of world view, an outlook towards nature and a sense of unity of life and matter. Inspite of the significant differences between various possible and actual constructs of society on the basis of tauhid, there is something which could be termed as common sensible with which such a society could be immediately recognized. The parameters of this philosophy have a constant in terms of an axiological pattern. Functionally it is a philosophy of golden mean, avoiding extremes of thought and action, determinism and free will, politics and religion, piety and commitment and spirit and body.

Having said all this, one may still have a feeling as if nothing positive has been said as if there is no content that can be termed as the philosophy of the Qur'an. This is partly true." Metaphysical conceptions associated with Islam, in its intellectual history are not equivalent to what is expressed by the phrase "the philosophy of the Qur'an" though they could be termed as philosophies of the Qur'an, in plural. How then one should approach to delineate the philosophical dimensions of the Qur'an at a particular space-time point. Is there a sort of common approach discernable from the Qur'an itself for its understanding, or have we to conclude that every age has its own looking glass through which it views the reality. Though it is plausible to say that every age has its philosophical attitude, yet it is not wholly true since no attitude can have a creative power to construct a reality of its own choice. All philosophies can go to some distance in the interpretation of the objective reality, but beyond a particular point they would coercive and start becoming coercive and fictitious. That has been the difficulty of the philosophies of the Qur'an in the past.

to be the only philosophical formulations of the Qur'an. The existence of a spiritual realm, like that of Platonic realm of ideas has been challenged both by the classicists<sup>1.5</sup> and the modernist like Sayyid Ahmad Khan. The latter categorically denies the existence of such a word on the grounds that we do not know of any thing about it. For him it is only a factitious world and a product of our imagination. But a denail of such a world does not imply a denial of any thing that the Qur'an says, and the supposition of such a world is not necessary for the validity of any statement in the Qur'an. The essentialistic and deductive approach, i.e., that everything must be deduced from the first principles and, that there can be one and only one philosophy (philosophical principle) underlying the Qur'anic statements is neither absolutely true and valid, nor, self evident.

The second principle of the first set does not say much. It is an intentional statement and though it may be important from the point of view of faith in God, yet is philosophically barren. A belief in a being not fielding to categorization and understanding is non-propositional and nothing more can be deduced from it except in a psychological sense. Even if it is taken as a profound metaphysical statement, the rest that could possibly follow from it, <sup>16</sup> is highly irrelevant to the central message of the Qur'an and its truth or falsehood does not, in any sense, have a bearing on the truth of falsehood of the Qur'an. The third principle about the nature of material existence is, in itself, an equivocal statement and lends itself immediately to more than one explications.

Without going into the details of the criticisms and a counter philosophizing of the Qur'an rejecting the spiritualistic, deterministic and idealistic versions of the philosophy <sup>1-7</sup>, it should suffice to say at the moment that there cannot be one specific ontology or cosmology of the Qur'an, though there may be many, depending upon the culture of the elite of the society at a particular time. Except in a very general sense, no details of any ontology or cosmology could be universal or everlasting, and hence it is only in a very tangential or in very loose sense that we can speak of a philosophy perennial of the Qur'an.

It may seem paradoxical, but it is, as a matter of fact in a very special sense that the Qur'an may be said to have a philosophy.

This refers to the second set of principles above, under the heading of the specific philosophy of the Qur'an. Whereas, it seems

- 1. The concept of tauhid: Many moral and social implications are drawn from the concept of oneness of God, i.e. oneness of life, oneness of nature and metanature, oneness of this world and the other world in the sense of doing away with the distinction between the secular and the sacred.<sup>10</sup>
- 2. The concept of moral responsibility and freedom. This concept is related to the concept of life hereafter where man is said to bear the consequences of his actions in this world.<sup>11</sup>
- 3. The concept of the laws of nature and the possibility of their knowledge by human beings. The concept of freedom and the concept of the laws of nature combined together make man efficacious in bringing about changes in society, thus giving rise to the formulation of a principle of social change and development.<sup>1 2</sup>
- 4. The concept of man being the best of creations and his position as the vicegerent of God on earth. The philosophers have alluded to man being the microcosm whereas the universe is the macrocosm.
- 5. The concept of justice being the master social value necessitating equitable distribution of wealth in society and guaranteeing the fundamental human rights. 14

These distinctive features constitute, what may be called the social philosophy of the Qur'an. Thus the Qur'an is said to imply an ontology, a cosmology, a system of values and a social philosophy. These are by no means the only philosophical pointers to the Qur'an, nor they are amenable to only one interpretation. As long as we remain in generalities all philosophers seem to agree on them but as soon as the details of these principles are worked out differences occur. It is true with other broad philosophical principles also, e.g., that of idealism. But let us have a closer look at these common demoninators.

The first set of them, as described above, obviously, is of a more fundamental nature and belongs to those branches of philosophy that we commonly designate as ontology and cosmology. No doubt, they are the sort of principles which have been accepted by a majority of Islamic philosophers, but neither are they essentially true nor can they be said

These attempts at philosophising the Qur'an may be categorised mainly, though at the cost of over-simplification, as the scholastic, mu'tazilite, neo-platonic and sufistic philosophies. Though there is a very wide range of difference between these schools of thought, both in content and in approach yet certain common denominators may be found in all of them:—

- 1) That all of them assume a realm of spiritual, or at least non-material existence to which souls, or minds belong and which operates in accordance with rational principles.
- That there is another realm of being transcending both the spiritual and the material realm, a realm of pure being or pure-existence which does not admit of any conceptual categorization.
- 3) That the realm of material existence is only relatively real i.e., either it depends for its existence on the existence of God, being the ultimate cause of all existences, or is only an appearance behind which the reality of God can be discerned by a trained eye.

In so far as the methodology of knowledge is concerned schools of philosophy have differed from one another, though all of them have used verses from the Qur'an for their support. There was, in the earlier days of philosophical activity much emphasis on reason and a rationalistic attitude developed with reference to the invitation of the Qur'an to use reason, whereas, at a later stage of the development of Islamic thought the discursive of the type of Aristotle, founded on the law of contradiction, was relegated to the background, and was considered as applicable to the phenomenal world only and the use of a deeper reasoning for an understanding of the reality, variously named as Ishq (love) or qalb (intuition) was emphasized. Mystical metaphysics in Islam is a very unique combination of the use of two concepts of reason.

In addition to these common factors of the philosophy of the Qur'an, which may be common to other religious outlooks, as well there are certain distinctive features of the philosopht of the Qur'an also. Some of these important features common to a majority of philosophical attitudes towards the Qur'an may be summarized as follows:—

of the Qur'an. The metaphysics of the philosophers of Islam or, of the sufis are examples of this concept. The latter means the use of any conceptual approach to the Qur'an, even that of saying that the Qur'an has no philosophy whatsoever. An approach of the type of linguistic analysis may end in such a judgement, yet no one can deny that this judgement is also a result of a philosophical or a conceptual process, though it rejects any formulation of a metaphysical system of the Qur'an.

In what sense, then, can we speak of philosophical dimensions of the Qur'an? According to Muslim doctrine, the Qur'an, revealed to the Prophet (Peace be upon him) between 610 and 632, from an eternal codex embodies the full range of principles and precepts by which the Muslims should order their lives. When it was revealed and immediately after, we hardly find any philosophical discussion worth its name on Qur'anic text. The first generation of Muslim scholars dedicated themselves wholly to the fixing of the sacred scripture, commenting upon it, and drawing the legal and moral corrolaries implicit in it, which eventually resulted in the formulation of the five major legal schools. The earlier two of these, i.e. Malikites and Hanbalites where averse to any philosophical reasoning or to the use of deductive method. Their position is best epitomized by the comment of Imam Malik on the Qur'anic reference to God's sitting upon the throne" The sitting "he is reported to have said "Is known, its modality is known. Belief in it is an obligation and raising questions regarding it is a heresy (bid'a)

This somewhat non-philosophical and anti-intellectual attitude could not withstand long the pressures of the oncoming thought and of the confrontation of Islam with different cultures. The first of the philosophical questions raised, as was natural, were about the nature of human responsibility for actions in this world as against the overwhelming supermacy of God, as depicted in the Qur'an by qualities like Omnipotence Omniscience.<sup>7</sup> There also arose the necessity of safeguarding the unity of the Islamic view of life, which could not be achieved without a systematic attempt to bring the apparently conflicting data of the revelation into some internal harmony. The anthropomophric passage<sup>8</sup> which occur in the Gr'an also made it imperative to resort to some process of allegorical interpretation in order to safeguard the immateriality and transcendence of God. The subsequent development of scholastic theology and eventually of various philosophical schools of religion have had some such reasons. Eventually various systematic efforts crystallized for an understanding of the Qur'an.

sophical aspects of the narration. In addition to that, religious literature and revealed books do contain terms and sentences which are not amenable to ordinary meanings but immediately and necessarily lead to metaphysical interpretations, for instance the reference to light in the Qur'an<sup>4</sup> or a reference to God being the Beginning and the End, the Internal and the External <sup>5</sup> All these definitely lead us to a philosophical understanding of the Qur'an.

- There is yet another reason for which philosophical understanding seems to be indispensable. A plain reading of the books of religion and specially of the Qur'an, if taken too literally, would involve the reader in contradictory positions, for instance, the statements about God being all knowledgeable and yet man being responsible for his acts. These contradictions could only be resolved by a deeper and philosophical approach to the problem and by developing a system of thought in which these contradictions could be resolved.
- 9) Last but not the least the Muslims believe the Qur'an to be a book of a special kind. i.e. a revealed book in which the contribution of the person to whom the book is revealed is only that of repeating a message given to him by an authority very unlike himself. This very statement is not an ordinary statement and requires a philosophical understanding for its justification. Hence a philosophical approach is needed to throw light on the nature of revelation without which much of the significance of message is lost.

These reasons for invoking philosophy for an understanding of religion, or, in this case of the Qur'an, are by no means exhaustive, not are they meant to be mutually exclusive. They overlap each other in several ways but they, taken together, constitute sufficient justification for talking about the philosophical dimensions of the Qur'an.

At the outset, let us keep in mind a distinction between the concepts of philosophy of the Qur'an and a philosophical understanding of the Qur'an. By the former we mean any particular philosophical standpoint purporting to be the real meaning or the philosophy

- That any guidance for the living of a life in the world must answer certain fundamental questions about the nature of man, the nature of life and the nature of the world. In other words, there ought to be a world view, involving metaphysical dimensions an axiological system involving fundamental issues of philosophy or, at least, there must be a conceptional framework of a plan of guidance and whatever these concepts may involve they can legitimately be termed as philosophy.
- 2) The religion of Islam, as indeed other religions, talk about metaphysical concepts like God, soul and life hereafter etc, and they, in any case, involve philosophical or possibly metaphysical dimensions.
- 3) That all religions normally, and Islam is no exception to it, have a mystical aspect and all mysticism involves certain philosophical assumptions, including a methodology of knowledge.
- 4) That religions in general, as well as Islam, involve an Idealistic conception of reality and Idealism is not only a methodology but also a metaphysics and a philosophy.
- 5) That certain developed religions and Islam in particular invoke the faculty of reason for a understanding of religion, resulting in a rationalistic approach to reality and hence the need of a philosophical understanding of the Qur'an.
- That religions are supposed to be primitive philosophy which, during the growth of ideas, have given way to philosophy and subsequently to science. Nevertheless, religion is still a philosophy though, according to some, historically primitive.
- 7) That whenever an intelligent and thoughtful reader reads books of religion he would always be provoked to find the ultimate and the real meaning behind the ordinary injunctions given therein, otherwise, there would be no sense in saying that the books are products of great minds or that they have revealed to them. That, which one sees beyond the skin-deep common meanings of the words is the philo-

## THE PHILOSOPHICAL DIMENSIONS OF THE QURAN MANZOOR AHMAD\*

In the very beginning of the second chapter the Qur an proclaims that the purpose of Divine revelation is to provide guidance for the muttagi. 1 Hence to begin with, it is neither a book of philosophy, nor on science. It neither is a mystical treatise expressing the personal experiences of a sufi, nor is it a book composed with a certain amount of effort by a poet.<sup>2</sup> It is different from the books of certain other religions also in the sense that it is not the saga of the personal history of a man, but only in a tangential sense. Very differently it is a book which gives solutions to the problems of life day by day, as they occurred during the 23 years of life of the Prophet who with a zest to reform his society passes through the stages of the call, the persecution and rejection by his fellowbeings and then the ultimate success of establishing an independent society, a government, and a nation or millat. 3 The Qur'an thus depicts this many-sidedness of life struggle and of completion of a plan in the mind of the Prophet. This is again not a book of religion in the sense, that any systematic account of the dogma is given therein, on which further stories of action plans could be built. One should bear the 23 years of the life of the Prophet (Peace be upon him) in mind and read the account of the Qur'an, and then many a seemingly perplexing question would be solved.

This characteristic of the book of the revelation called the Qur'an though seems to be a common place observation yet it is something very significant. It throws light on the nature of what we call, the philosophy of the Qur'an. It illuminates the questions that we customarily ask with relation to the Qur'an and many answers are automatically found once the nature of the questions is understood. We would delineate these points as we proceed further.

The problem of the philosophical dimensions of the Qur'an may be raised on several counts:—

Professor of Philosophy, Karachi University



#### CONTENTS

| <br>- Part I (Urdu) |                                                     |                                   |     |  |  |
|---------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------|-----|--|--|
| 1.                  | Introduction                                        |                                   | 5   |  |  |
|                     |                                                     | Rashid Ahmad                      |     |  |  |
| 2.                  | Inaugural Speech                                    |                                   | 14  |  |  |
|                     |                                                     | Agha Akbar Shah                   |     |  |  |
| 3.                  | Message                                             | Qari Mohammad Tayyal<br>(Deoband) | 17  |  |  |
| 4.                  | The Quran and Society                               |                                   | 20  |  |  |
|                     | ¢                                                   | Muhammad Tasæn                    |     |  |  |
| 5.                  | The Question of Shari'a's Interpreta                | ation                             | 53  |  |  |
|                     |                                                     | Rashid Ahmad<br>(Jullundhri)      |     |  |  |
| 6.                  | Survey of some Urdu Tafsirs writte<br>Century Hijra | n in the Fourteenth               | 108 |  |  |
|                     |                                                     | Sagheer H. Masumi                 |     |  |  |
| Part                | 2 (English)                                         |                                   |     |  |  |
| 7.                  | Philosophical Dimenions of The Qu                   | ıran                              | 5   |  |  |
|                     |                                                     | Manzoor Ahmad                     |     |  |  |
| - 8.                | The Concept of Aml Salih in the Q                   | uran                              | 16  |  |  |
|                     |                                                     | Husain Jafri                      |     |  |  |
| 9.                  | The Divine Names and Man of toda                    | ay                                | 24  |  |  |
|                     |                                                     | R A Rufler                        |     |  |  |

# THE QURAN: THE MAINSPRING OF ISLAMIC THOUGHT

Edited By
RASHID AHMAD (JULLUNDHRI)



Published By

THE UNIVERSITY OF BALUCHISTAN

**QUETTA**